


2024-yil 26-dekabr



MUNDARIJA
УЗБЕКИСТАН – КИТАЙ: ДРЕВНИЕ 
ТРАДИЦИИ ЗРЕЛИЩНЫХ ИСКУССТВ
ПУЛАТ ТАШКЕНБАЕВ

ВИРТУАЛЬНЫЙ МИР И НОВАЯ 
МУЗЫКАЛЬНАЯ РЕАЛЬНОСТЬ В 
ИССЛЕДОВАНИИ ТЕОРЕТИЧЕСКИХ 
ВОПРОСОВ ТВОРЧЕСТВА
УМИТЖАН ДЖУМАКОВА

ТВОРЧЕСКИЕ ПОДХОДЫ
КОМПОЗИТОРОВ УЗБЕКИСТАНА К 
ВОПЛОЩЕНИЮ ОБРАЗА АМИРА ТЕМУРА
ЕКАТЕРИНА МУСТАФИНА

ХУДОЖЕСТВЕННОЕ И ИСТОРИКО- 
ПОЗНАВАТЕЛЬНОЕ ЗНАЧЕНИЕ КНИЖНОЙ
МИНИАТЮРЫ В ТАНЦЕВАЛЬНОМ 
ИСКУССТВЕ УЗБЕКИСТАНА ЭПОХИ 
ТИМУРИДОВ И БАБУРИДОВ
ШИРИН ЖАЛИЛОВА

QOZOG‘ISTON O‘ZBEKLARI LAPARLARINING
ESTETIK – ETNOGRAFIK XUSUSIYATLARI
SHAHLO NARALIYEVA, OZODAXON MUSAYEVA

GLOBALISATION OF EASTERN MUSIC 
CULTURE THROUGH THE EYES OF YOUTH
DR. NASSER SAHIM AL JASSIM

HUJJATLI KINODA
О‘ZBEK RAQSINING TALQINI
GAVHAR NAZAROVA

MUSIC UPRAISING FROM THE ANCIENT 
EGYPTIANS TO THE PRESENT DAY AND THE 
IMPACT OF CULTURAL EXCHANGES ON ITS 
DEVELOPMENT (THE SILK ROAD UZBEKISTAN 
AS A CASE STUDY)
MANAR ABDALSALM ELDEIB

2

10

15

22

26

33

38

44

IBROHIM YUSUPOV VERSIYADAGI
«SPARTAK» BALETI
IRINA SULTONGIROVA

ELEKTRОN TА’LIM VОSITАLАRI ОRQАLI 
BО‘LАJАK О‘QITUVCHILАRNING 
АXBОRОTKОMMUNIKАTSIYА 
TEXNОLОGIYАLАRIGА ОID 
KОMPETENSIYАLАRINI RIVОJLАNTIRISH
MАDINАXОN IKRОMОVА

«ФОЛЬКЛОРНО- ЭТНОГРАФИЧЕСКИЙ 
АНСАМБЛЬ «БАЙСУН»: СИЛА 
ИСКУССТВА В СОХРАНЕНИИ 
КУЛЬТУРНОГО НАСЛЕДИЯ».
АЗИЗА МУМИНОВА

TEATR – TA’SIRCHANLIK BORASIDA
TENGI YO‘Q SAN’AT TURI
ISFANDIYOR XOMIDOV

AMALIY SAN’AT BIENNALELARI VA 
FESTIVALLARINING IJTIMOIY-MADANIY 
AHAMIYATI
DAVRONBEK SHUKUROV

XORAZM XALQ RAQSLARINING 
SHAKLLANISH BOSQICHLARI VA UNING 
SAHNAVIY TALQINIDAGI ISTIQBOLLARI
SHAHNOZA SAMANDAROVA

ARXAIK MADANIYATDA
SINKRETIZM VA UNDA ARXAIK 
SAN’ATNING NAMOYON BO‘LISHI
IZZAT YULDASHEV

51

57

63

69

79

86

92

Ilmiy-nazariy, amaliy-uslubiy, ma’naviy-ma’rifiy jurnal O‘zbekiston Respublikasi
Prezidenti Administratsiya huzuridagi Axborot va ommaviy kommunikatsiyalar agentligi

tomonidan 17.02.2022 yilda № 1567 raqam bilan ro‘yxatga olingan.
ISSN: 2992-8761



2

Аннотация. В статье рас-
сматривается своеобразие зре-
лищных искусств, получивших 
широкое распространение на 
территории Узбекистана и Китая 
с древнейших времён. Сравни-
тельный анализ позволяет выя-
вить схожесть и различие вырази-
тельных средств разнообразных 
направлений народного искус-
ства.

Ключевые слова: театр, та-
нец, песня, музыка, цирк, зрели-
ще, акробатика, гимнастика, эк-
вилибристика, жонглирование, 
комедиант.

Annotatsiya. Maqolada qadim-
dan O‘zbekiston va Xitoyda keng 
tarqalgan tomosha san’atining 
o‘ziga xosligi tahlil etiladi. Xalq to-
moshalarini qiyosiy tahlil qilish xalq  
san’atining turli ifoda vositalaridagi 
o‘xshashlik va farqlarni aniqlash im-
konini beradi.

Kalit so’zlar: teatr, raqs, ashula, 
musiqa, sirk, tomosha, akrobatika, 
gimnastika, ekvilibristika, jonglyor-
lik, masxaraboz.

Annotation. The article exam-
ines the originality of the perform-
ing arts, which have become wide-
spread in Uzbekistan and China 
since ancient times. Comparative 
analysis allows us to identify the 
similarities and differences in the 
expressive means of various areas of 
folk art.

Key words: theater, dance, 
song, music, circus, spectacle, ac-
robatics, gymnastics, balancing act, 
juggling, comedian.

УЗБЕКИСТАН – 
КИТАЙ: 
ДРЕВНИЕ  
ТРАДИЦИИ  
ЗРЕЛИЩНЫХ  
ИСКУССТВ

Пулат ТАШКЕНБАЕВ,

доцент Государственной 
академии 
хореографии 
Узбекистана,
кандидат 
искусствоведения
 

Зрелищное искусство народов 
Востока, в частности, Узбекистана и 



3 №04 2024

Китая, уходит своими истоками в 
глубокую древность и имеет бо-
гатые традиции, сохранившиеся 
до наших дней. Их своеобразие 
определялось особенностями об-
раза жизни, обрядов, элементов 
народных игр и   развлечений на-
родов, проживавших здесь испо-
кон веков.	

 С другой стороны,  театраль-
ное, танцевальное и цирковое ис-
кусство на территории Узбекиста-
на и Китая развивалось в тесной 
взаимосвязи со зрелищным ис-
кусством сопредельных с Турке-
станским краем государств, таких 
как  Афганистан, Персия, Индия и 
др.

Культурные связи между на-
родами этих стран уходят свои-
ми истоками в глубину веков. Ве-
ликий шелковый путь, сотни лет 
соединявший народы Востока и 
Запада, служил не только торго-
вому обмену, но и культурному 
взаимообогащению, в том числе   
и   в сфере  зрелищных  искусств. 
Вместе с торговыми караванами 
артисты из стран Востока отправ-
лялись в далекие города и страны 
и знакомили зрителей с традици-
онной культурой своего народа. В 
фундаментальном исследовании 
известного узбекистанского исто-
рика Э.В.Ртвеладзе описывается 
многовековые контакты народов 
Центральной Азии и Китая в сфе-
ре зрелищного искусства. [1]

Известно, что история китай-
ского цирка насчитывает свыше 
2000 лет. Она нашла свое отраже-
ние в многочисленных стихах и 
песнях, исторических летописях, 
произведениях изобразительно-

го искусства, дошедших до нашего 
времени.

Например, китайскими ар-
хеологами в 1953 году во время 
раскопок в провинции Шаньдунь 
была обнаружена каменная усы-
пальница, относящаяся к периоду 
Ханьской династии (206 год до н.э. 
– 220 год н.э.). Здесь сохранилось 
42 рисунка, значительная часть 
которых посвящена цирковым 
зрелищам. Китайский писатель и 
ученый Чжан Хэн, живший в I веке, 
в своих мемуарах подробно опи-
сывает искусство цирковых арти-
стов и исполняемые ими трюки 
– от танцев на канате и стойки на 
руках до жонглирования, эквили-
бристики на шестах и шарах.

В период Ханьской династии 
особой популярностью у публи-
ки пользовались представления, 
которые назывались «байси», что 
в переводе с китайского означает 
«сто представлений». Под «байси» 
подразумевались представления, 
в которых главное место занима-
ли цирковые номера, но, наряду 
с ними, исполнялись песни и тан-
цы.

Представления «байси» устра-
ивались на открытом воздухе в 
дни больших праздников или в 
честь приезда высоких гостей. 
Они включали в себя разнообраз-
ные цирковые номера: акробати-
ку, фехтование, подъем по шесту, 
глотание ножей, хождение по ка-
нату, состязание силачей, а так-
же комические сценки и танцы с 
гигантскими макетами животных 
(например, «танец льва»). Приме-
нялись различные спецэффекты 
– например, во время представ-



4

ления начинал идти снег или 
гремели раскаты грома. Пред-
ставления «байси» поражали во-
ображение зрителей грандиоз-
ностью зрелища, масштабностью 
постановки.

В дни празднования Нового 
года, который совпадал с началом 
весны, на городских площадях 
устанавливались специальные 
балаганы для театральных, танце-
вальных и цирковых представле-
ний.

В период правления династии 
Тан (VII – X века) при император-
ском дворе была создана специ-
альная студия для подготовки 
акробатов, музыкантов и танцо-
ров, а также для постановки пред-
ставлений. Артисты цирка вместе 
с певцами, музыкантами и тан-
цорами выступали в специально 
отведенных местах на базарных 
площадях и в увеселительных 
кварталах. Сохранились описа-
ния таких номеров, как например, 
«танец с двумя мечами», «прыжки 
на семи шарах», «хождение по ка-
нату», «упражнение на длинном 
шесте». В этот период начинают 
получать распространение коми-
ческие сценки в форме диалогов, 
исполнявшиеся двумя артистами. 
Одетые в яркие наряды, они, по-
добно цирковым клоунам, вели 
шуточные беседы на самые разно-
образные темы, касающиеся даже 
политической жизни страны.

Китайские хроники VII-VIII ве-
ков часто упоминают о том, что 
согдийские правители посылали 
в дар китайским императорам 
вместе с драгоценной утварью и 
танцовщиц. [3. С.16]

Во времена династии Сун (X 
– XIII века) разнообразные цир-
ковые зрелища постепенно утра-
тили популярность при импера-
торском дворе и превратились в 
развлечение для простого наро-
да.

В период династии Юань (XIII 
– XIV века) и Мин (XIV – XVII века) 
элементы акробатики, гимнасти-
ки, эквилибристики появились в 
театральных и музыкальных пред-
ставлениях. Так, например, в спек-
такль «Драма лотоса» вошли такие 
номера, как хождение по прово-
локе, танцы на канате, стойка на 
руках, сальто на лестнице, жон-
глирование кувшинами, выпуска-
ние огня изо рта, трюки с арка-
ном, прыжки сквозь горящий или 
утыканный мечами обруч.

Узбекский цирк также имеет 
древнюю историю и богатые тра-
диции. О том, что здесь, на терри-
тории современного Узбекистана, 
на протяжении многих столетий 
существовали самобытные цир-
ковые зрелища, свидетельствуют 
дошедшие до наших дней мно-
гочисленные письменные источ-
ники – поэмы средневековых 
авторов, дневники придворных 
летописцев, исследования этно-
графов и  воспоминания путеше-
ственников.

В дни народных праздников и 
гуляний на городских площадях 
наряду с музыкантами, певцами, 
кукловодами и комедиантами де-
монстрировали  своё самобытное 
искусство и цирковые артисты. 
Вместе с узбекскими исполни-
телями на импровизированных 
сценах под открытым небом ча-



5 №04 2024

сто выступали артисты китайского 
традиционного народного цирка. 
Они исполняли разнообразные 
номера в самобытных жанрах на-
ционального искусства, – показы-
вали акробатическое мастерство, 
жонглировали, удивляли публику 
фокусами, выводили дрессиро-
ванных животных – обезьян, змей, 
медведей.

Историк китайского цирка 
Фу Цзифенг в своём исследова-
нии, посвящённом многовековой 
истории китайского цирка, обра-
щает внимание на тот факт, что на 
развитие циркового искусства Ки-
тая в период Ханьской династии 
значительное влияние оказало 
цирковое искусство Западных ре-
гионов – земель, расположенных 
на западе от Китая, то есть Цен-
тральной Азии, в том числе Узбе-
кистана. [2. С. 36].

Сравнительный анализ жан-
ров традиционного узбекского 
цирка с цирковыми жанрами со-
предельных стран, в частности, 
Китая, позволяет выявить между 
ними немало общих признаков. 
С это позиции мы и рассмотрим 
своеобразие узбекского цирка и 
его взаимосвязь с китайским цир-
ком.

Традиционный узбекский 
цирк, как составная часть зрелищ-
ных искусств,  отличался  широ-
ким  жанровым  разнообразием.

Среди его самобытных жанров 
особое место занимает искусство 
дорбозов – канатоходцев и симбо-
зов – эквилибристов на пружиня-
щей проволоке. Оно имело наи-
более широкое распространение 
и во все времена пользовалось 

огромной популярностью у зрите-
лей. Без участия канатоходцев не 
обходился ни один праздник или 
народное гуляние.

Сооружение, на котором ра-
ботали дорбозы – дор, - было в 
прежние времена весьма слож-
ным, но оригинальным по кон-
струкции. Оно состояло из мачты 
и «козел», связанных из длинных 
бревен, между которыми натяги-
вался толстый шерстяной канат. 
Высота дора составляла обычно 
20-25 метров, а расстояние меж-
ду мачтой и «козлами» - 30-35 ме-
тров. Чтобы канат не вибрировал 
под ногами дорбоза во время вы-
ступления, его в 5-6 местах стяги-
вали поперечными растяжками, 
концы которых закреплялись на 
земле. Натянутый таким образом 
канат представлял собой лома-
ную линию, разные отрезки кото-
рого имели разный угол наклона. 
Именно этим и отличался узбек-
ский канат от европейского, ко-
торый, как правило, протягивался 
либо горизонтально, либо наклон-
но. Подобную конструкцию кана-
та мы не встречаем и ни в одной 
из восточных стран, кроме Китая, 
а именно – в Синьцзян-Уйгурском 
автономном районе, что еще раз 
подтверждает общие историче-
ские корни самобытного искус-
ства канатоходцев. Это дает нам 
все основания рассматривать ис-
кусство дорбозов как подлинный 
феномен национального зрелищ-
ного искусства.

Трюковой репертуар узбек-
ских канатоходцев включал в себя 
около 30 трюков, исполняемых, 
преимущественно, сольно. Взяв 



6

в руки лангар – балансир для со-
хранения равновесия, дорбоз со-
вершал восхождение по канату 
от земли до «козел», затем шел до 
мачты вперед и назад, бегал по 
канату, садился и ложился на него, 
исполнял танцевальные элемен-
ты. Также канатоходец балансиро-
вал на голове сосуд с водой, ходил 
по канату на невысоких ходулях 
или с ножами, привязанными к 
щиколоткам ног. Завершив высту-
пление на канате, дорбоз перехо-
дил на трапецию – чигирик, - под-
вешенную к мачте и исполнял на 
ней гимнастические элементы. 
Подобные трюки исполняют и уй-
гурские канатоходцы, которых в 
Синьцзян-Уйгурском автономном 
районе также называют «дорбо
зами».

Следует отметить и тот факт, 
что испокон веков дор восприни-
мался и зрителями, и артистами 
как своеобразный символ народ-
ного зрелищного искусства. Там, 
где сооружался дор, там происхо-
дил сайиль – народное гуляние, и 
именно здесь, на базарной пло-
щади, превращенной в импрови-
зированную арену, вместе с дор-
бозами и симбозами выступали и 
исполнители других жанров пло-
щадного цирка и театра – акроба-
ты, дрессировщики животных, ку-
кловоды, фокусники, комедианты, 
музыканты и т.д.

 Так, один из наиболее распро-
страненных жанров – акробатика 
– развивался, в основном,  в двух  
направлениях – прыжковой и пла-
стической. Муаллакчи исполняли 
разнообразные прыжки и кувыр-
ки, перевороты в сторону с поо-

чередной опорой на руки и ноги 
(«колесо»), стояли и ходили на ру-
ках. В тех случаях, когда акробатов 
было двое или трое, исполнялись 
групповые трюки – артисты пе-
репрыгивали друг через друга, 
подбрасывали друг друга различ-
ными способами – за ногу, через 
спину, стояли на плечах или голо-
ве друг друга. Прыжковые упраж-
нения нередко исполнялись и в 
комическом плане. В частности, в 
Хорезме акробатические элемен-
ты в сочетании с танцами явля-
лись составной частью представ-
лений народных комедиантов 
- масхарабозов. 

Бесуяк, то есть «люди без ко-
стей», в совершенстве владели 
своим телом и демонстрирова-
ли его изумительную гибкость – 
прогнувшись в спине, они просо-
вывали голову между ногами. Стоя 
на руках,  акробаты  держали ноги 
у подбородка или складывали их 
на затылке. Наиболее опытные 
исполнители показывали и такой 
трюк – ставили на землю поднос, 
в который зрители бросали не-
сколько мелких монет, наполняли 
его водой, а затем, прогнувшись 
назад, доставали  монеты при по-
мощи ресниц и век.

Данный жанр был широко из-
вестен и в китайском цирке, где 
пластическая акробатика отлича-
ется виртуозной техникой испол-
нения. Однако китайские артисты 
исполняли подобные номера в 
более сложном варианте, исполь-
зуя разнообразный реквизит и 
находясь в состоянии неустой-
чивого равновесия. Например, 
балансируя на узкой скамейке, 



7 №04 2024

ножки которой устанавливались 
на перевёрнутых вверх дном трёх 
пиалах, они, прогнувшись через 
спину, доставали губами лежащий 
на земле платок или цветок, либо 
в таком же положении выпивали 
из пиалы воду.

Жанр жонглирования также 
имел свои особенности. Специ-
ального термина, обозначающего 
этот жанр, в узбекском цирке не 
было – в каждом конкретном слу-
чае название исполнителя номе-
ра определялось наименованием 
того или иного предмета, которым 
жонглировал артист.

Так, для чинни уйинчи  рек-
визитом служила  фарфоровая 

посуда – тарелки и пиалы, кото-
рыми они жонглировали сами 
и перекидывались с партнера-
ми. Количество тарелок и пиал 
зависело от опыта и мастерства 
исполнителей. Начинающие ар-
тисты жонглировали 2 – 3 пред-
метами, более опытные – 5 – 6.   
Эти же предметы они вращали 
на тонких бамбуковых тростях. 
Удерживая в каждой руке по 
две или три трости с вращаю-
щейся посудой, жонглеры зано-
сили трости за спину, под ноги, 
наклоняли их почти до горизон-
тального положения, подбра-
сывали фарфоровые предметы 
вверх и снова ловили на остриё 
трости.

Кузабозы жонглировали 
глиняными кувшинами, а того-
рабозы балансировали на го-
лове большое керамическое 
блюдо. Во время танца блюдо 
передвигалось с головы на за-
тылок, затем на лопатки и пояс-

ницу и обратно поднималось на 
голову. На основе этого номера, 
насыщенного цирковыми эле-
ментами, родился узбекский на-
циональный танец с блюдом «Ла-
ган  уйини». 

В южных районах Узбекистана, 
в частности, в Бухаре и Хорезме, 
был распространен более слож-
ный номер подобного рода. Его 
исполняли оташ  уйинчи. Они  на-
полняли  блюдо  горящими угля-
ми и во время танца передвига-
ли его по всему туловищу. Кроме 
того, они жонглировали горящи-
ми факелами.

Подобные выступления с ог-
нем следует рассматривать, с на-

СЛЕДУЕТ ОТМЕТИТЬ, 
ЧТО УЗБЕКСКОЕ 
ИЛЛЮЗИОННОЕ 
ИСКУССТВО, ТАК ЖЕ, 
КАК  АКРОБАТИКА 
И ЖОНГЛИРОВАНИЕ, 
ИМЕЛО СХОДНЫЕ 
ЧЕРТЫ С 
КИТАЙСКИМ 
ЦИРКОМ, ПРИЧЁМ 
ПО УРОВНЮ 
ИСПОЛНИТЕЛЬСКОГО 
МАСТЕРСТВА



8

шей точки зрения, как отпечаток 
древних обрядов огнепоклонни-
ков, широко распространенных 
здесь в домусульманский период. 
Ведь не случайно в одной из ко-
мических сценок масхарабоз  изо-
бражает бога огня, утоляющего го-
лод горящими углями. 

Своеобразные виды жонгли-
рования с тарелками, пиалами, 
кувшинами, блюдами были широ-
ко распространены и в Китае, где 
исполнителя сочетали их с танце-
вальными элементами,  акробати-
кой и эквилибристикой.

Виртуозного мастерства до-
стигали в прошлом и узбекские 
фокусники – найрангбозы или 

кузбогловчи. Они работали с не-
большими предметами – кольца-
ми, платками, лентами, шариками, 
шкатулками и т.д. Весь их реквизит 
умещался обычно в переметную 
суму, которую они носили с собой. 
Трюковой репертуар фокусников 
был довольно разнообразным. 
Одни фокусы основывались на 
ловкости рук, другие – на исполь-
зовании специального реквизита, 
третьи – на нечувствительности 
к физической боли. В некоторых 
фокусах были задействованы мел-
кие животные.

Следует отметить, что узбек-
ское иллюзионное искусство, так 
же, как  акробатика и жонглирова-
ние, имело сходные черты с китай-
ским цирком, причём по уровню 
исполнительского мастерства уз-
бекские «маги» нередко превос-
ходили своих китайских коллег. 
Описывая выступления китайских 
артистов, очевидцы нередко со-
поставляли их мастерство с вирту-
озностью местных исполнителей. 
В частности, в 1893 году со своим 
искусством познакомил ташкент-
скую публику Ван Ю-то. К сожале-
нию, автор единственной заметки 
о китайском фокуснике, опубли-
кованной в  «Туркестанских ведо-
мостях», не описывает ни одно-
го из исполняемых им фокусов, 
но даёт объективную  оценку его 
искусству. Рецензент сопостав-
ляет  уровень исполнительского 
мастерства  китайского мага с  уз-
бекским фокусником, отдавая по-
следнему явное предпочтение. 
Он пишет: «Оригинального и тем 
более нового во всём представ-
лении было немного. Выбор фоку-

ОДНИ ФОКУСЫ 
ОСНОВЫВАЛИСЬ 
НА ЛОВКОСТИ 
РУК, 
ДРУГИЕ – НА 
ИСПОЛЬЗОВАНИИ 
СПЕЦИАЛЬНОГО 
РЕКВИЗИТА, 
ТРЕТЬИ – НА 
НЕЧУВСТВИТЕЛЬ­
НОСТИ К 
ФИЗИЧЕСКОЙ 
БОЛИ



9 №04 2024

сов в общем напоминает нашего 
природного ташкентского фокус-
ника – сарта Игамберды, только у 
того фокусы выходят веселее и ис-
полняются быстрее» [4. С. 4]. 

Совместные выступления ар-
тистов узбекского и китайского 
традиционного цирка способ-
ствовали взаимообогащению их 

искусства новыми средствами ху-
дожественной выразительности, 
новыми приёмами исполнитель-
ской техники, обновлению их ре-
пертуара. В конце XIX – начале XX 
века цирковые труппы и отдель-
ные исполнители из Китая успеш-
но выступали во многих городах 
Туркестанского края.

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ:

1. Ртвеладзе Э.В. Великий шёлковый путь. – Ташкент: Ўзбекистон 
миллий энциклопедияси, 1999.

2. Fu Qifeng. Chinese Acrobatics Through the Ages. - Beijing. 1985.
3. Авдеева Л.А. Народный узбекский цирк. Журнал «Цирк», 1958, №9.
4. Газета «Туркестанские ведомости». 20 января 1893 г.

98

FOYDALANILGAN ADABIYOTLAR

1. Azizov O. Tilshunoslikka kirish. ‒ Toshkent: Fan, 1996.
2. Begmatov E. Hozirgi o‘zbek adabiy tilining leksik qatlamlari. – Toshkent: 

Fan, 1985.
3.  Nurmonov A. Tanlangan asarlar. 1-jild. –T.: Akademnashr, 2012.
4. Saidxonov M.  Aloqa-aralashuv va imo-ishoralar. –T.: Fan, 2008.
5. Safarov SH. Pragmalingvistika. - Toshkent: O‘zbekiston Milliy ensiklope-

diyasi, 2008.
6. Серл Дж.Р. Классификация иллокутивных актов // Новое в 

зарубежной лингвистике. Вып. 17: Теория речевых актов. – М., 1986. 
7. Остин Дж.Л. Слово как действие // Новое в зарубежной лингвистике. 

Вып. 17: Теория речевых актов. – М., 1986. 
8. Hakimov M. O‘zbek tilida matnning pragmatik talqini: Filol. fan. dokt. ... 

diss. – Toshkent, 2011.  
9.  Qurbonova M. Bolalarga xos nutqiy akt turlarining pragmalingivistik 

tahlili // Xorijiy filologiya. – Samarqand, 2016. 4-son. 
10.  Erkin A’zam. Pakananing oshiq ko‘ngli. Kinoqissa. – T., 2001. 
11.  Erkin A’zam. Anoyining jaydari olmasi. Kinoqissa. – T., 2001. 

96



10

ВИРТУАЛЬНЫЙ 
МИР И НОВАЯ 
МУЗЫКАЛЬНАЯ 
РЕАЛЬНОСТЬ В 
ИССЛЕДОВАНИИ 
ТЕОРЕТИЧЕСКИХ 
ВОПРОСОВ 
ТВОРЧЕСТВА
Умитжан ДЖУМАКОВА,

Казахский национальный 
университет 
искусств, профессор, 
доктор искусствоведения

Аннотация. Обсуждаюся во-
просы сближения видов твор-
чества в условиях глобализации 
информационного пространства 
и внедрения цифровых техно-
логий. На основе теории жан-
ров предлагается рассматривать 
творчество музыкантов, охваты-
вающее мир нейросетей и вир-
туальные формы музыки, как 
отдельный вид. Обращается вни-
мание на нетрадиционные для 
академического музыковедения 
методы и подходы, соответствую-
щие новой музыкальной реаль-
ности. 

Музыкальная наука, наряду с изу-
чением прошлого, всегда находилась 
на современной волне, осмысливая 
настоящее. Вектор развития на рубе-
же XX–XXI веков определяет инфор-
мационно компьютерная система, 
стремительно входящая в жизнь че-
ловека и глобально распространя-
ющая свои возможности примене-
ния. Для музыкального искусства она 
дала не только новые способы ком-
муникации и технические приемы 
(методы записи, сохранения, работы 
с материалом). Глубокие перемены 
затрагивают мышление, психологию 
восприятия, процесс создания му-
зыки и ее контент. Специалисты об-
ращают исследовательский интерес 
на научные достижения в изучении 
таких общих и универсальных явле-
ний, как «виртуальная реальность», 
«дополненная реальность», «сме-
шанная реальность», подчеркивая их 
роль в повышении градуса «творче-
ских экспериментов и, как следствие, 
появление новых синтетических и 
музыкальных форм, жанров, инстру-



11 №04 2024

ментов, звуковых 
технологий» [5:97]. 

Кардинальные 
повороты в музы-
ке несравнимы с 
прежними нова-
циями на основе 
взаимодействия 
традиций и куль-
тур. То, что рок 
группа выступает 
на одной сцене 
с оперной певи-
цей (церемония 
открытия Олим-
пиады – 2024 в 
Париже), а группа 
«Туран», представ-
ляя на мировых 
сценах казахскую 
культуру, погру-
жает слушателя в 
стихию древнего шаманского об-
ряда, — такие опыты воспринима-
ются уже привычно. Неудивитель-
но теперь и то, произведения на 
темы казахских мелодий создают 
композиторы западного авангарда 
(К.Дженкинс, сюиты «Тлеп», «Абай», 
М.Скорик-Фантазия на темы из 
оперы «Кыз Жибек»). Музыкальная 
наука имеет уже солидный опыт в 
исследовании подобного взаимо-
действия и сближения в рамках 
идеи «композитор и фольклор». 
Академическое музыковедение 
способно изучить на основе сво-
их традиционных подходов и ме-
тодов, например, совсем недавно 
написанные произведения моло-
дых казахстанских композиторов и 
обосновть, как под впечатлением 
истории и культуры западноевро-
пейской цивилизации появилась 
опера далеко на не националь-
ный сюжет (Рахат би Абдысагин 

“TheBruce”) и на-
оборот, — «песен-
ная» опера (А.Аб-
динуров «Сакен»), 
отсылающая к со-
ветской архаике 
в использовании 
фольклора.

Между тем, 
огромный неизве-
данный материал 
для музыковеде-
ния представляют 
новации, относя-
щиеся к объеди-
нению творчества 
с окружающим 
нас виртуальным 
миром. Существу-
ющие исследо-
вания специфи-
ки электронного 

звука и других технических аспек-
тов компьютерной музыки как ин-
струментов творчества уже недо-
статочны. В междисциплинарную 
орбиту необходимо вводить сами 
продукты технологически упако-
ванного творчества как объекты 
собственно музыкального искус-
ства со специфическими его эсте-
тическими целями и задачами. 

На постановку методологиче-
ски актуальных вопросов академи-
ческого музыковедения, связан-
ных с введением новых научных 
объектов, нас натолкнул один из 
уникальных примеров взаимо-
действия виртуального и реаль-
ного. Это песенная композиция 
«Elamorenti» (исп.) в исполнении 
всемирно известного, суперсовре-
менного отечественного мульти-
музыканта Димаша Кудайберген. 
Драматургия песни раскрыва-
ет смыслы поэтического текста о 

ВСЕ ЭТО —
ПЛОД 
НЕВЕРОЯТНОЙ 
ТВОРЧЕСКОЙ 
ФАНТАЗИИ 
ПОД ВЛИЯНИЕМ 
КОМПЬЮТЕРНЫХ 
ИГР И 
СОВРЕМЕННОГО 
КИНО. 



12

столкновении внутреннего мира 
человека с огромным и безжалост-
ным хаосом окружающей «все-
ленной». Три куплета даны в виде 
монтажа клипов. На огромных LED 
экранах чередуются контрастные 
аудио-видео образы виртуальных 
«двойников» исполнителя. Маги-
ческое действо разрешается в за-
ключительном куплете — в пении 
«живого» героя. Такое прочтение 
слов в смоделированном художе-
ственном мире выводит слушате-
ля за пределы реальных событий 
концерта и погружает в виртуаль-
ную среду, что многократно усили-
вает воздействие напева, в каждом 
куплете тембро-мелодически обо-
гащающегося. Все это — плод не-
вероятной творческой фантазии 
под влиянием компьютерных игр 
и современного кино. 

Подобные примеры застав-
ляют заново пересматривать 
возможности теории музыки по 
обобщению и систематизации но-
вых явлений, возникших на пути 
внедрения цифровых технологий 
в саму музыкальную реальность. 
Академическое музыковедение 
уже сталкивалось с необходимо-
стью такой «само ревизии» Так, в 
англоязычной литературе (Сьюзен 
Мак Клэри, Лоуренс Крамер и др.) 
для изучения музыки, относящей-
ся к массовой культуре, был пред-
ложен новый путь под названи-
ем «новое музыковедение» («new 
musicology») [8]. 

Выделим кратко наблюдения, 
наиболее определенно обозна-
ченные и доказательные на дан-
ном этапе осмысления. 

Во-первых, совмещение вир-
туального и реального в художе-
ственном пространстве и време-

ни основано на представлении 
единого звукового поля, где нет 
границ между фольклором, клас-
сическим оперно симфоническим 
и массовым творчеством. Начало 
проекта «Stranger» так и представ-
ляется. Димаш в ярком костюме, 
напоминающим «Золотого челове-
ка», спускается с крыши огромного 
концертного зала, будто ультрасо-
временный пришелец-Коркыт. Он 
вовлекает в свой мир поклонни-
ков, как акын с домброй в руках он 
идентифицирует себя этнически, 
и при этом совмещает традиции 
фольклорного, академического и 
эстрадного пения. Такое единство 
Музык имел в виду и этномузыко-
вед И. Земцовский, обосновывая 
общий код «единства тона и со ин-
тонирования» как универсалию, 
открывающую «дорогу бесконеч-
ному разнообразию музыкальных 
проявлений [2:13–14].

Во-вторых, в этой коллектив-
но созданной композиции, как и 
в других образцах с виртуальны-
ми формами развертывания му-
зыкального текста, традиционные, 
свойственные только музыке, гра-
фические/нотные знаки не имеют 
принципиального значения. Ком-
пьютерное разрешение как фик-
сация текстов — это уже не запись 
в обычном понимании, она не 
обеспечивает единственность и 
нормативность и тем более — аб-
солютную сохранность как в пись-
менной культуре. Подтверждается 
тезис И.Земцовского, о логике три-
ады «устное-письменное-устное» 
в историческом развитии форм 
фиксации музыкальных текстов, в 
соответствии с которой вслед за 
угасающей эпохой письменной 
культуры приходит время устной 



13 №04 2024

памяти и передачи («вторая эпоха 
устности») [3:35]. Общий мир ней-
росетей, видимо, можно считать 
одним из таких новых способов 
сохранения и передачи, на новом 
уровне возвращается импрови-
зационность, вариантность и ано-
нимность «устно» создаваемых му-
зыкальных текстов. 

Третье наблюдение касается 
типологии творчества. В академи-
ческом музыковедении вначале 
сложилось представление о прин-
ципиальных различиях фолькло-
ра и композиторского творчества. 
Фундаментальными в таком уни-
версальном представлении были 
понятия об «обиходных» и «препод-
носимых» жанрах, обоснованные в 
трудах Г. Бесселера и в последую-
щих разработках [7:5]. Далее пути 
развития музыки, приведшие в XX 
веке к небывалому ранее расцвету 
массовых жанров, определили по-
нимание их как самостоятельный 
вид творчества, имеющий свою 
давнюю историю. Причем, В.Дж.
Конен — автор уже широко приме-
няемого термина «третий пласт», 
обозначила специфичность всех 
трех видов творчества в условиях 
их постоянного синхронного и ди-
ахронного взаимодействия [4:9]. 
Сегодня мы наблюдаем не только 
смешение их, подтверждающее 
концепцию единства. 

Информационно-компьютер-
ная система породила новые спо-
собы и формы освоения мира, свою 
культуру общения и ее ценности. 
Видимо, взаимодействие реаль-
ного и виртуального мира можно 
считать признаком еще одного 
относительно самостоятельного 
вида творчества с определенно 
высокой степенью интегративно-

сти. По жанровым условиям оно 
не совпадает ни с фольклором, ни 
с композиторским творчеством, и 
даже с массовой культурой. Аргу-
ментируем это положение, исхо-
дя из четырех общих признаков 
жанрообразования, которые в 
теории жанра признаны систе-
мообразующими [6:38]. По пред-
назначению это творчество все-
охватно, оно для слушания, но 
— возможно, фрагментарного и 
случайного, оно для выражения 
эстетического, но одновременно 
и для утилитарного применения. 
По условиям исполнения и слу-
шания — это совершенно новая 
среда, не привязанная ни к сце-
ническим нормам, ни к коллек-
тивному сознанию, ни к обрядо-
вым действам. Вместо категории 
слушатель применяется понятие 
пользователь, характеризующее 
тип потенциально абстрактного 
слушателя— неопределенного по 
количеству, вне социальной, био-
логической, возрастной, расовой, 
культурной авторизации. Инте-
рактивная среда единая, степень 
погружения в слушание зависит 
от манипуляций пользователя. По 
инструментарию искусственные 
источники звука нематериальны, 
в виртуальной среде функцио-
нирования они вневременные и 
внепространственные. Тип содер-
жания и формы обусловлен са-
мим продуктом — интегративным 
текстом с отсутствием границ в 
стилистике языка и стилевых нор-
мах. Сфера «Медиа» определяет 
господство копий с само ценно-
стью симулякров. Аудиовизуаль-
ные картинки «двойников» Дима-
ша в композиции «Elamorenti» как 
«порождение моделей реального 



14

без оригинала» создают эффект 
гиперреальности [1:5]. 

Предложенные наблюдения 
о новой форме пространственно 
временного существования музы-
ки показывают перспективы изу-
чения музыковедческой пробле-
матики в междисциплинарном 
поле. Музыкальная реальность в 
условиях объективизации вир-

туальных аудиовизуальных форм 
художественного текста отражает-
ся на фундаментальном понятии 
творчества, объем и содержание 
которого расширяются. Необозри-
мо многообразны объекты таких 
исследований, как и необозримы 
горизонты будущего цифровых 
технологий. 

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ:

1. Бодрийяр Ж. Симулякры и симуляции. Москва:«Постум», 2015. 240 с. 
2. Земцовский И. Антропология музыкального существования: книга 

об универсалии. С-Пб.: Композитор, 2023. 528 с. 
3. Земцовский И. Мой идеал — изучение контекста в тексте // Музы-

кальная академия. 2006, № 1. С. 32–36. 
4. Конен В. Третий пласт: Новые массовые жанры в музыке ХХ века. М.: 

Музыка, 1994. 160 с. 
5. Красноскулов А. «Расширенная» реальность музыки // Эксперимен-

тальные формы со временного музыкального искусства . Ростов н/Д: РГК 
им. С. В. Рахманинова, 2015. С. 97–107. 

6. Назайкинский Е. Стиль и жанр в музыке. М.: ВЛАДОС, 2003. 248 с. 
7. Besseler H. Das musikalishe Hoeren der Neuzeit. Berlin: Akad.Verl. 

1959. 80 P. 8. Marta Grabocz, Makis Solomos. New Musicology Perspectives 
Critiques [эл. ресурс]: Filigrane. Musique, esthétique, sciences, société. Ре-
жимдоступа: https://revues.mshparisnord.fr/filigrane/index.php?id=271 (дата 
обращения: 20.07.2024)

98

FOYDALANILGAN ADABIYOTLAR

1. Azizov O. Tilshunoslikka kirish. ‒ Toshkent: Fan, 1996.
2. Begmatov E. Hozirgi o‘zbek adabiy tilining leksik qatlamlari. – Toshkent: 

Fan, 1985.
3.  Nurmonov A. Tanlangan asarlar. 1-jild. –T.: Akademnashr, 2012.
4. Saidxonov M.  Aloqa-aralashuv va imo-ishoralar. –T.: Fan, 2008.
5. Safarov SH. Pragmalingvistika. - Toshkent: O‘zbekiston Milliy ensiklope-

diyasi, 2008.
6. Серл Дж.Р. Классификация иллокутивных актов // Новое в 

зарубежной лингвистике. Вып. 17: Теория речевых актов. – М., 1986. 
7. Остин Дж.Л. Слово как действие // Новое в зарубежной лингвистике. 

Вып. 17: Теория речевых актов. – М., 1986. 
8. Hakimov M. O‘zbek tilida matnning pragmatik talqini: Filol. fan. dokt. ... 

diss. – Toshkent, 2011.  
9.  Qurbonova M. Bolalarga xos nutqiy akt turlarining pragmalingivistik 

tahlili // Xorijiy filologiya. – Samarqand, 2016. 4-son. 
10.  Erkin A’zam. Pakananing oshiq ko‘ngli. Kinoqissa. – T., 2001. 
11.  Erkin A’zam. Anoyining jaydari olmasi. Kinoqissa. – T., 2001. 

96



15 №04 2024

Аннотация. Целью статьи 
является рассмотрение твор-
ческих подходов современ-
ных композиторов Узбеки-
стана к воплощению образа 
Амира Темура в симфониче-
ских произведениях. Иссле-
довательское внимание кон-
центрируется на композиции 
«Амир Темур» (2010) Дило-
ром Сайдаминовой и фанта-
зии «Триумф Амира Темура» 
(2016) Мустафо Бафоева, ко-
торые обладают широкими 
возможностями раскрытия 
масштабности историческо-
го образа в индивидуальном 
композиторском осмысле-
нии. В ходе анализа выявля-
ются особенности идейно-ху-
дожественного замысла, 
выбор и трактовка  симфони-
ческого оркестра и ударных 
инструментов,  используе-
мых с применением нетра-
диционных приемов звуко-
извлечения. 

Ключевые слова: образ, 
Амир Темур, композиторы 
Узбекистана, творческий 
подход, историко-ретроспек-
тивный взгляд,  симфониче-
ская фантазия, композиция, 
ударные инструменты.

Annotatsiya. Maqolaning 
maqsadi O‘zbekiston zamo-
naviy kompozitorlarining Amir 
Temur obrazini simfonik asar-
larda gavdalantirishga bo‘lgan 
ijodiy yondashuvlarini ko‘rib 
chiqish hisoblanadi. Tadqiqot 
e’tibori Dilorom Saydaminova-
ning “Amir Temur” (2010) kom-
pozitsiyasi va Mustafo Bafoyev-
ning “Amir Temurning zafari” 

ТВОРЧЕСКИЕ 
ПОДХОДЫ 
КОМПОЗИТОРОВ 
УЗБЕКИСТАНА К 
ВОПЛОЩЕНИЮ 
ОБРАЗА АМИРА 
ТЕМУРА
Екатерина МУСТАФИНА, 

Самостоятельный 
соискатель (PhD)
Государственной 
консерватории 
Узбекистана



16

В творчестве современных уз-
бекских композиторов большой 
интерес представляют сочине-
ния, посвященные музыкальному 
воплощению образа Амира Те-
мура. Композиторы Узбекистана 
в своих сочинениях индивиду-
ально-творчески воплощают об-
раз Амира Темура через призму 
современного осмысления его 
личности, как правителя, гениаль-
ного полководца и стратега. Как 
отмечает исследователь Т. Расуло-
ва в своей монографии об Амире 
Темуре: «Сахибкиран подспудно 
продолжает жить в каждом из нас, 
заставляя задумываться о неиспо-
ведимых путях, ведущих из про-
шлого в будущее, когда иссохшие 
пустынные земли кажутся для не-
посвященного неплодоносными 
и мертвыми, зоркий глаз видит 
скрытые возможности» . 

Весьма оригинальным музы-
кальным сочинением является 
композиция «Амир Темур» (2010) 
Д. Сайдаминовой. «Воплотить в 
музыке образ Великого Темура, 
Светоча Азии, - говорит компози-
тор Дилором Сайдаминова, - зада-
ча чрезвычайно сложная и в то же 
время увлекательная. Раскрыть 
многозначность и многогран-
ность этой уникальной личности 
мне представилось на основе глу-
бокого осмысления истории и со-
временности в их взаимосвязи» . 
Для творческой реализации свое-
го замысла Д.Сайдаминова обра-
тилась к большому составу сим-
фонического оркестра, избрав в 
качестве солирующих инструмен-
тов расширенную группу удар-
ных: большой и малый барабаны, 

(2016) fantaziyalariga qaratilgan 
bo‘lib, ular tarixiy obraz ko‘lamini 
individual kompozitorlik talqini-
da ochib berishning keng imko-
niyatlariga ega. Tahlil jarayoni-
da g‘oyaviy-badiiy maqsadning 
o‘ziga xos xususiyatlari, simfonik 
orkestr va an’anaviy bo‘lmagan 
ovoz chiqarish usullarini qo‘llash 
bilan ishlatiladigan zarbli chol-
g‘ularning tan-lanishi hamda tal-
qini aniqlanadi. 

Kalit so‘zlar: obraz, Amir Te-
mur, O‘zbekiston kompozitorlari, 
ijodiy yondashuv, tarixiy-retros-
pektiv qarash, simfonik fantaziya, 
kompozitsiya, zarbli cholg‘ular.

Abstract: The aim of the 
article is to consider creative 
approaches of modern com-
posers of Uzbekistan to the em-
bodiment of Amir Temur's image 
in symphonic works. The research 
attention is focused on the com-
position "Amir Temur" (2010) by 
Dilorom Saidaminova and the 
fantasy "Triumph of Amir Temur" 
(2016) by Mustafo Bafoev, which 
have wide possibilities of reveal-
ing the scale of the historical im-
age in the individual composer's 
understanding. The analysis re-
veals the peculiarities of the ideo-
logical and artistic concept, the 
choice and interpretation of the 
symphony orchestra and per-
cussion instruments used with 
the application of non-traditional 
methods of sound production.

Key words: image, Amir 
Temur, composers of Uzbekistan, 
creative approach, historical and 
retrospective look, symphonic 
fantasy, composition, percussion 
instruments.



17 №04 2024

там-там, гонг, глиссандирующий 
гонг, китайский гонг, тарелки, ки-
тайские тарелки, шаманский ко-
локольчик, английский колоколь-
чик, тамбурин. Помимо этого, в 
оркестровую партитуру введен 
узбекский народный инструмент 
чанг-кобуз. Такой выбор состава 
исполнителей представляется ху-
дожественно оправданным и за-
кономерным. 

 Д.Сайдаминова в сочинении 
«Амир Темур» нашла индивиду-
альный способ организации зву-
кового материала, основанный 
на новых тембровых красочных 
возможностях сонорной техни-
ки письма. Применение данной 
технологии позволило ей создать 
монументальное тембральное по-
лотно, поражающее мистическим 
эффектом звучания солирующих 
ударных инструментов. Компо-
зитор создает визуализацию по-
степенного приближения образа 
Амира Темура из глубины веков 
к нашему времени, что нашло от-
ражение в организации формы 
произведения. Д.Сайдаминова 
блистательно демонстрирует ком-
позиторскую технику ритмиче-
ских прогрессий, линеарных пе-
реплетений отдельных голосов и 
полиритмию. Большое значение 
композитор уделяет разнообра-
зию звуковых эффектов, извлека-
емых из инструментов, благодаря 
которым, получаются новые тем-
бровые краски: игра по китай-
ским тарелкам смычком, движе-
ния пальцами и палочкой по краю 
большого барабана. Композитор 
вводит в партитуру низкий чело-
веческий голос, напоминающий 

шаманский возглас, контрапун-
ктически соединяя ритм и инто-
нацию.

Развитие музыкального мате-
риала происходит последователь-
но, давая возможность каждому 
элементу быть услышанным. При 
этом создается ощущение фак-
турной наполненности благодаря 
рассредоточенному изложению 
музыкального материала, приво-
дящего к развернутой каденции 
ударных инструментов, предо-
ставляющей возможность солисту 
продемонстрировать виртуозное 
мастерство игры на различных 
ударных инструментах. В каден-
ции очень ярко воссоздается об-
раз Амира Темура – гениального 
полководца в блеске славы по-
бедителя. Каденция начинается 
с оглушительного, мощного соло 
большого барабана. Постепенное 
усложнение ритма символизиру-
ет воинственный характер образа 
и приводит к завершающей фазе 
кульминации, где объединяется 
тематический материал произве-
дения, передается мощь оркестра 
и солирующих ударных инстру-
ментов, единый звуковой поток 
достигает своего апогея.

После мощной динамической 
кульминации происходит резкий 
спад напряженной звучности, 
образуется фоновый пласт зве-
нящей тишины, на котором соли-
рующие ударные создают мисти-
ческий образ. Композитор вводит 
здесь флексатон и камесо, завора-
живающие своими необычными 
тембрами. Очень интересно по-
строена форма сочинения, худо-
жественно оправданная в плане 



18

композиторской логики. Д.Сай-
даминова творчески использует 
драматургические возможности 
сквозной формы, направленной 
на слушательское восприятие. 
Выбор именно такой формы зако-
номерен с точки зрения художе-
ственного замысла. 

Таким образом, особенностью 
данного творческого подхода 
композитора в реализации звуко-
вого воплощения произведения 
является новизна тембрового и 
ритмического начал, что позво-
ляет говорить о темброво-рит-
мическом тематизме. Особо важ-
ным для раскрытия музыкальной 
концепции произведения стал 
инновационно-технологический 
подход Д.Сайдаминовой к систе-
ме оркестровых выразительных 
средств и, в частности, солирую-
щих ударных инструментов.  

Иной творческий подход при 
раскрытии образа Сахибкирана 
был использован М.Бафоевым в 
фантазии «Триумф Амира Темура» 
для литавр и оркестра (2016). Тор-
жественное прибытие полководца 
в Самарканд раскрывается с по-
мощью оркестровой драматургии, 
средствами симфонического орке-
стра. 

Особенностью данного про-
изведения является семантиче-
ская символика группы ударных 
инструментов, которые играют 
огромную роль в развитии произ-
ведения. Группа ударных инстру-
ментов представлена большими 
и малыми барабанами, там-тамом, 
темпл-блоком, тарелками, буб-
ном, треугольником и литаврами. 
В произведении эти инструменты 

наделены не только ритмической, 
динамической и темброво-коло-
ристической функциями, но и яв-
ляются главными в художествен-
ной  драматургии произведения. 
Для раскрытия образной сферы 
произведения М.Бафоев обра-
тился к семантической функции 
ударных инструментов. 

В качестве организации зву-
кового материала композитор ис-
пользовал различные сочетания 
ударных, выступающих как само-
стоятельная группа и равноправ-
ная с другими группами инстру-
ментов симфонического оркестра. 
Огромная роль в тембровой и 
тематической драматургии про-
изведения принадлежит соло 
литавр. «Моей задачей было по-
казать технику и значение литавр, 
раскрыть их драматургическую 
функцию»  - отмечает М.Бафоев. 
Тембр литавр пронизывает орке-
стровую ткань словно стержень, 
на основе которого развивается 
музыкальный материал. Новый 
подход к трактовке литавр содер-
жит семантическую функцию. 

Сочинение «Триумф Амира Те-
мура» имеет одночастную дина-
мическую форму. Начинается про-
изведение с лейтмотива триумфа 
у соло литавр, в основе которого 
лежат два ритмических элемента: 
первый - построен на интервале 
кварты, несет торжественный ха-
рактер, привлекает слушателей 
своей тожественностью; второй 
ритмический элемент основан на 
ритмической и интонационной 
остинатности придающей музыке 
ощущение шага и приближения. 
На протяжении музыкального 



19 №04 2024

развития эти элементы постоян-
но чередуются и задают динами-
ку развития. Ритмические блоки 
несут в себе моторную, динами-
ческую и функционально-смыс-
ловую нагрузку. Ритмика пред-
ставлена различными видами 
микроритмических структур. На-
блюдается сочетание различных 
ритмов, которые образуют слож-
ную полиритмическую структуру, 
присущую стилю М.Бафоева. 

Медные духовые инструменты 
приобретают ударную функцию 
в развитии материала, что при-
водит к непрерывному ритмиче-
скому варьированию лейттемы 
триумфа, в результате чего выде-
ляются высокие и низкие параме-
тры тембров этих групп. Важное 
выразительное значение приоб-
ретает темброво-фоновый пара-
метр, направленный на создание 
величественного и непобедимого 
образа Амира Темура. В партии 
медных духовых инструментов М. 
Бафоев вводит Гардун из мако-
ма Рост. «Я подстроил Гардун под 
ритмы литавр, - отмечает М.Бафо-
ев, - потому что лейттема триумфа 
пронизывает всю оркестровую 
фактуру. Моей первостепенной 
задачей было передать вели-
чие Амира Темура» . Композитор 
придает группе медных духовых 
инструментов черты четкого рит-
мического устоя на фоне которо-
го звучат дифференцированные 
ритмы.

М.Бафоев демонстрирует в 
произведении высшую степень 
владения ритмической техни-
кой письма, достигая объемности 
звучания, масштабности образа. 

Создавая картину триумфального 
шествия Амира Темура, компози-
тор демонстрирует уникальную 
полиритмическую оснащенность 
звукописи, которая является от-
ражением самобытного стиля 
его музыки, но в то же время рас-
крывает индивидуальность героя 
произведения. Такое наслаива-
ние мелодических, ритмических, 
фактурных, тембровых сопостав-
лений направлено на раскрытие 
концепции сочинения.

Интересно композитор при-
меняет нетрадиционные приё-
мы звукоизвлечения на литав-
рах: игра по ободу и подражание 
дойре, которые вносят новые 
тембровые и ритмические выра-
зительные возможности, способ-
ствующие передаче празднично-
го национального колорита.

Композитор нашёл оригиналь-
ный творческий подход, основан-
ный на принципах развития ин-
струментальных частей макомов 
в их проекции на симфонический 
оркестр. «Здесь я использовал 
особенности развития инстру-
ментальных частей макомов, опи-
рающихся на чередование ста-
бильного и мобильного начал, 
что придало композиции черты 
рондальности» - отмечает М.Бафо-
ев . Стабильное начало видится в 
ритмических однотактовых связ-
ках у соло литавр и темпл-блока, 
а мобильное - в передаче музы-
кального материала различным 
группам инструментов, которые, в 
свою очередь, индивидуализиро-
ваны.

Фантазия «Триумф Амира Те-
мура» представляет собой ин-



20

новационное произведение, в 
котором группа ударных инстру-
ментов и солирующие литавры 
трактуются как многоплановые 
участники оркестра. В произведе-
нии обнаруживаются черты кон-
цертности, которые проявляются 
в различных взаимоотношениях 
группы ударных инструментов и 
симфонического оркестра. Сочи-
нение отражает стилевое мышле-
ние композитора, опирающегося 
на узбекские макомы, узбекские 
ритмы, принципы исполнитель-
ства макомных ансамблей. Худо-
жественно-эстетический замысел 
воплощения триумфа Амира Те-
мура раскрыт М.Бафоевым через 
творческие подходы к трактовке 
группы ударных инструментов и 
соло литавр, драматургической 
функции как отдельных оркестро-
вых групп, так и симфонического 
оркестра в целом.

Обобщая результаты исследо-
вания,  необходимо отметить, что 
воссоздавая образ Амира Темура 
композиторы, опирались на исто-
рико-ретроспективный подход. 
Изучив материалы об эпохе Амира 
Темура и Темуридов, они погрузи-
лись в атмосферу событий, связан-
ных с деятельностью легендарного 
полководца, и раскрыли его образ 
в контексте прогрессивных идей 
XXI века.  

В процессе анализа сюжет-
но-драматургической концепции  
произведений, раскрытия обра-
за Амира Темура были выявлены 
творческие подходы индивиду-
альной интерпретации героя: 

1.	 Выбор симфонического  
жанра. 

2.	 Драматургическое разви-
тие, приводящее к героическому 
апофеозу победителя.

3.	 Многообразие возможно-
стей групп оркестра и солирую-
щих ударных инструментов. 

4.	 Темброво-выразительная 
интерпретация ударных инстру-
ментов как коллективного начала.

5.	 Использование инноваци-
онных способов звукоизвлечения 
на ударных инструментах.

Наряду с выявленной общно-
стью в воплощении образа Ами-
ра Темура, обнаружены и факторы 
различий творческих подходов, 
которые заключающиеся в следу-
ющем: 

1.	 Идейно-художественный 
замысел:

•	 Д.Сайдаминова – мисти-
цизм;

•	 М.Бафоев – триумфальность.
2.	 Трактовка ударных инстру-

ментов:
•	 Д.Сайдаминова – расши-

ренный состав: большой и малый 
барабаны, там-там, гонг, глиссан-
дирующий гонг, китайский гонг, 
тарелки, китайские тарелки, ша-
манский колокол, английский ко-
локольчик, тамбурин, флексатон, 
камесо;

•	 М.Бафоев – неординарный 
состав: солирующие литавры, боль-
шой и малый барабаны, там-там, 
темпл-блок, тарелки, бубен, корей-
ский колокольчик, треугольник.

3.	 Жанрово-композиционная 
структура: 

•	 Д.Сайдаминова – одночаст-
ная композиция; 

•	 М.Бафоев – одночастная 
фантазия;



21 №04 2024

Таким образом, в проанали-
зированных сочинениях образ 
Амира Темура характеризуется 
типизирующими и обобщающи-
ми параметрами коллективного 
художественного представления 
о личности в индивидуальных ху-
дожественных интерпретациях. 
Личность Амира Темура предста-
ёт в композиторском творчестве 

Узбекистана в разных измере-
ниях, раскрывающихся на осно-
ве использования современных 
технологий оркестрового письма, 
многоуровневой симфонической 
драматургии, энергично-дина-
мической ритмики, что позволи-
ло создать монументальный му-
зыкальный образ исторического 
прошлого.

ИСПОЛЬЗОВАННАЯ ЛИТЕРАТУРА:

1.	 Дмитриев Г. Ударные инструменты: трактовка и современное со-
стояние. – Москва: 1991. – 145 с. 

2.	 Мазель Л. Вопросы анализа музыки. Опыт сближения теоретиче-
ского музыкознания и эстетики. - Москва:  1978. – 352 с. 

3.	 Назайкинский Е. Логика музыкальной композиции. – Москва: 
1982. – 319 с. 

4.	 Расулова Т. Амир Тимур - Светоч Азии или знаки судьбы Сахиб-
кирана (опыт исторической реконструкции образа) (Монография). – 
Ташкент: 2011. – 175 с. 

5.	 Янов-Яновская Н. Узбекская симфоническая музыка. – Ташкент:  
1979. – 218 с. 

6.	 Янов-Яновская Н. Композитор Икрам Акбаров. Монография. – 
Ташкент: 2011. – 162 с.

98

FOYDALANILGAN ADABIYOTLAR

1. Azizov O. Tilshunoslikka kirish. ‒ Toshkent: Fan, 1996.
2. Begmatov E. Hozirgi o‘zbek adabiy tilining leksik qatlamlari. – Toshkent: 

Fan, 1985.
3.  Nurmonov A. Tanlangan asarlar. 1-jild. –T.: Akademnashr, 2012.
4. Saidxonov M.  Aloqa-aralashuv va imo-ishoralar. –T.: Fan, 2008.
5. Safarov SH. Pragmalingvistika. - Toshkent: O‘zbekiston Milliy ensiklope-

diyasi, 2008.
6. Серл Дж.Р. Классификация иллокутивных актов // Новое в 

зарубежной лингвистике. Вып. 17: Теория речевых актов. – М., 1986. 
7. Остин Дж.Л. Слово как действие // Новое в зарубежной лингвистике. 

Вып. 17: Теория речевых актов. – М., 1986. 
8. Hakimov M. O‘zbek tilida matnning pragmatik talqini: Filol. fan. dokt. ... 

diss. – Toshkent, 2011.  
9.  Qurbonova M. Bolalarga xos nutqiy akt turlarining pragmalingivistik 

tahlili // Xorijiy filologiya. – Samarqand, 2016. 4-son. 
10.  Erkin A’zam. Pakananing oshiq ko‘ngli. Kinoqissa. – T., 2001. 
11.  Erkin A’zam. Anoyining jaydari olmasi. Kinoqissa. – T., 2001. 

96



22

Аннотация. В данной статье 
рассматриваются этапы разви-
тия танцевального искусства   в 
периоды XV – XVI  веков, где ис-
кусство танца получило широкое 
развитие в придворной среде. 
Свидетельством которого явля-
ется широкое распространение 
в то время искусства книжной 
миниатюры, в которой танец по-
лучает изобразительное вопло-
щение. На многих миниатюрах 
эпохи Амира Тимура и Тимури-
дов, куда входит и период прав-
ления Бабуридов, встречается 
множество изображений танцу-
ющих придворных танцовщиц, 
музыкантов и певцов.

Ключевые слова: эпоха, 
история, миниатюра, танцеваль-
ное искусство, сценический та-
нец, Тимуриды, Бабуриды.

Annotatsiya. Ushbu maqola-
da XV-XVI asrlarda saroy muhitida 
raqs san'ati keng rivojlangan hi-
soblanib, uning bosqichlari ko'rib 
chiqildi. O'sha davrda raqs tasviriy 
timsolga ega bo'lib kitob minia-
tyura san'atining keng tarqalgan-
ligi buning dalilidir. Amir Temur va 
Temuriylar  davri va o‘z ichiga ol-
gan Boburiylar davriga oid ko‘plab 
miniatyuralarda raqsga tushayot-
gan saroy raqqosalari, sozanda va 
xonandalarning ko‘plab tasvirlari 
uchraydi.

Kalit so‘zlar: davr, tarix, minia-
tyura, raqs san’ati, sahna raqsi, Te-
muriylar, Boburiylar.

Annotation. This article exam-
ines the stages of development of 

ХУДОЖЕСТВЕННОЕ 
И ИСТОРИКО-
ПОЗНАВАТЕЛЬНОЕ 
ЗНАЧЕНИЕ 
КНИЖНОЙ 
МИНИАТЮРЫ В 
ТАНЦЕВАЛЬНОМ 
ИСКУССТВЕ 
УЗБЕКИСТАНА 
ЭПОХИ ТИМУРИДОВ 
И БАБУРИДОВ
Ширин ЖАЛИЛОВА, 

старший преподаватель 
ГАХУз,                              
Доктор философии (PhD) 
по искусствоведению



23 №04 2024

ства. Тимур как государствен-
ный деятель отражал в известной 
мере эту потребность создавать 
централизованное и независи-
мое государство в Мавераннахре. 
[1. стр. 49-50 ]

В эпоху раннего средневеко-
вья с середины VII – VIII в н.э. ико-
нография того периода расска-
зывает о том, что танец оставался 
важной частью религиозного ри-
туала, но получил уже яркое раз-
витие в светских танцевальных 
формах. Изменилась сущность: 
многие элементы и формы танца, 
которые выражали смыслы, свя-
занные с магически-ритуальной 
основой, уходят на второй план, 
танец стал частью коллективной 
повседневности и имел функ-
ции развлекательного характера. 
Дальнейшее обновление художе-
ственных традиций произошло с 
появлением и распространением 
мусульманской религией после 
VII – VIII в н.э. Начиная с середи-
ны VII века начинается эстетика 
исламского искусства. Конец XIV – 
XV вв. до появления сценическо-
го танца культура Мавераннахра 
достигла вершины развития во 
время правления Амира Тимура 
и Тимуридов. Период правления 
Амира Тимура и Тимуридов в до-
статочной степени представлен 
как в среневековых рукописях, так 
и в современной литературе. В 
период правления Тимура проис-
ходит расцвет в сфере театраль-
но-зрелищных искусств. Особую 
популярность приобрели мас-
совые театрализованные празд-
ники и карнавальные шествия в 
которых участвовали сотни музы-

dance art in the periods of the 
15th – 16th centuries, where the 
art of dance was widely devel-
oped in the court environment. 
Evidence of which is the wide 
spread at that time of the art of 
book miniatures, in which dance 
receives pictorial embodiment. 
In many miniatures from the era 
of Amir Timur and the Timurids, 
which includes the period of the 
reign of the Baburids, there are 
many images of dancing court 
dancers, musicians and singers.

Key words: era, history, min-
iature, dance art, stage dance, 
Timurids, Baburids.

В истории народов Централь-
ной Азии Эпоха Тимуридов осо-
бо отличается известным разви-
тием социально-экономических 
отношений, политического строя 
и культуры. Академик АН УзССР 
И.М.Муминов дает следующую 
научно объективную оценку роли 
места Тимура в истории Средней 
Азии: «Появление Тимура в Сред-
ней Азии из семьи бека Барласа 
Тарагая в кишлаке Ходжа –Иль-
гара было чистой случайностью. 
Но именно такая личность была 
потребностью времени, потреб-
ностью эпохи, она была необ-
ходима стране, раздробленной 
между феодальными удельными 
князьями улуса Чагатая, разроз-
ненной, бесконечно терзаемой 
беспрерывными нашествиями 
монгольских ханов и беков Золо-
той Орды, измученной в течении 
150-летнего иноземного господ-



24

кантов, певцов, мастеров танца и 
циркового искусства. При дворах 
правителей держались постоян-
ные труппы артистов. 

Письменные источники сви-
детельствуют о том, что Захирид-
дин Мухаммад Бабур также как и 
свой великий дед Амир Темур и 
отец Умаршайх Мирзо присталь-
ное внимание уделял литературе, 
искусству музыки и другим видам 
искусства. Бубуриды – продолжа-
тели династии Тимуридов в Ин-
дии. Отмечая прогрессивное зна-
чение правления Тимуридов в 
Мавераннахре и Хорасане акаде-
мик И.М. Муминов об их потомках 
в Индии пишет: «Особенно Бабур 
и Акбаршах в Индии продолжали 
лучшие традиции, сложившиеся 
в Средней Азии при Тимуре, свя-
занные с развитием экономики и 
культуры». [2. стр. 44 ]

Он в своем дворце собирал 
людей искусства, продолжая тра-
дицию своего деда, согласно кото-
рой женщины могли заниматься 
творчеством наравне с мужчина-
ми. Позже эту традицию он про-
должил и в Индии. Этому свиде-
тельствует миниатюра 70-х годов 
составленная Х.Сулаймоновым из 
произведений Захириддина Ба-
бура «Бабур-намэ». Обществен-
но-философские взгляды Бабура, 
его эстетические вкусы и научные 
интересы формировались на ге-
ниальных произведениях Мирзы 
Улугбека, Алишера Навои, Абдур-
рахмана Джами, Лютфи и других 
классиков Востока.  Захириддин 
Бабур в своем произведении «Ба-
бур наме» называет имена своих 
придворных артистов – Юсуфлрю 

Али Тереки, Абдулкосим. По сви-
детельству Бабура исвестными 
танцорами тогда были Гияс масха-
ра, Абдулла Дивана, Тохир чакка, 
Мирак Зафрон. В это время, наря-
ду с письменными источниками, 
подтверждающими бытование 
танца, широкое распространение 
получает искусство книжной ми-
ниатюры, в которой танец полу-
чает изобразительное отражение. 
На многих миниатюрах этого и 
последующего веков встречается 
множество изображений танцу-
ющих придворных танцовщиц и 
танцоров. Единственным источ-
ником танцевальной иконогра-
фии становится восточная мини-
атюра и сведения об искусстве 
миниатюры Средней Азии восхо-
дят к эпохе Тимуридов. 

На миниатюрах того времени 
отчетливо видно как искусство 
танца выходит на первый план. 
Например можно рассмотреть,  
пир в честь рождения Хумоюна – 
сына Бабура, которое празднуется 
с размахом. Вокруг фонтана рас-
положены музыканты и танцовщи-
ца. Движения ее широкие, в руках 
она держит кайроки – инструмент 
типа кастаньет, который состоит 
из двух частей – отполированного 
камня и тонкого бруска из металла, 
кайроки помогают не только под-
держивать яркую ритмическую 
структуру танца, но и имитировать 
звуки окружающей природы, на-
пример, трель поющих птиц. Кай-
роки в основном присуще испол-
нителям хорезмских и бухарских 
танцев. Также танцовщице акком-
панируют такие инструмента как 
нагора, доира, сурнай и най. Она 



25 №04 2024

В самом начале своего за-
рождения ислам запретил фи-
гуративные изображения и под-
ражание реальным формам. В 
прикладном искусстве господство-
вал орнамент абстрактного содер-
жания, а в поэтической литературе 
иносказательная метафора – та-
ковы были дискурсы исламского 
искусства. Единственными источ-
никами бытования танцевального 
искусства являлась книжная мини-
атюра.  И этот период приходился 
на эпоху Темуридов.

определенно исполняет движе-
ние «жойда нуқтали айланиш», за-
мах правой руки с акцентом при-
топа в правой ноге показывает ее 
действие во вращении на месте 
акцентируя ударом ногой по полу 
и выводя руки в третье положение 
рук. (см. иллюс. № 1) Этот стык ин-
дийского и среднеазиатского тан-
ца отражается и в костюмах тан-
цовщиц.



26

Танец становится излюблен-
ной формой развлечения не толь-
ко правителей, но и состоятельной 
прослойки общества той поры. В 
позднем средневековье практи-
чески в каждом узбекском ханстве 
Туркестана – Бухарском, Коканд-
ском и Хивинском – при дворах 
содержатся различные танце-
вальные ансамбли и отдельные 
талантливые танцоры-исполните-
ли. При дворе Бухарских эмиров 
имеются группы женщин-танцов-
щиц – созанда, которые напрямую 
связаны с народно-профессио-
нальной традицией Бухары [3. стр. 
111-157]

 Аналогичные группы и 
танцоры имеются при дворах 
правителей в Коканде и Хиве, 
а также при дворах отдельных 
удельных правителей - беков. 
Придворная традиция не су-
ществовала изолированно, а 
тесно взаимодействовала с 
другими формами бытования 
танца в городах. Именно из 
народной среды в широком 
смысле отбирались и разны-
ми способами завлекались 
талантливые молодые тан-
цовщицы на службу во дво-
рец.  Об этом красноречиво 
свидетельствует, например, 
судьба известной узбекской 
актрисы Марьям Якубовой, 
попавшей в юном возрасте 
во дворец. [4. стр. 111-96]

Из ее книги можно уз-
нать некоторые интерес-
ные подробности о танцах и 
музицировании при дворе  
Алим-хане, последнего пра-
вителя эмирской Бухары, о 
выступлении там известных 

бухарских созанда, о способах об-
учения новых танцовщиц. Среди 
состоятельных горожан, имевших 
свои собственные дома с нали-
чием гостиных (меҳмонхона), раз-
вивается камерное танцевальное 
искусство для развлечения, так 
называемое «хона-базм». На этот 
вид танца в свое время обратила 
внимание Л.А.Авдеева. [5. стр. 192]

Хона-базм становится излю-
бленной формой развлечения 
горожан фактически по всему 
Туркестану. Ни одно семейное 
событие не обходилось без при-
глашения танцовщиц и танцо-



27 №04 2024

ров, будь то различные свадьбы 
и обряды, семейные торжества. 
Отдельным видом специального 
развлечения становятся «пируш-
ки-посиделки» - базмы,   как среди 
мужского (преимущественно), так 
и женского населения городов. 
Они проводятся фактически кру-
глый год, хотя есть для них и свое 
более подходящее время – после 
завершения сельхозработ, в зим-
ний период. В это время мужчины 
в городах и сельской местности 
объединяются в группы (гап, джу-
ра, гаштак и т.п.) и по очереди про-
водят свои сборища-базмы. Как 
правило, на такие пирушки они 
обязательно приглашали хотя бы 
одного танцора с музыкантами, а 
нередко, и целые группы танцо-
ров. 

В каждом из ханств на базе 
длительного предшествующего 
развития собственных традиций 
постепенно кристаллизуются ло-
кальные танцевальные особен-

ности. Главными очагами сохра-
нения и развития танцевальных 
традиций повсеместно вплоть до 
первых десятилетий XX века вы-
ступают разнообразные народ-
ные формы его бытования. Они 
оказывают влияние на все другие 
известные формы культивиро-
вания танцевального искусства. 
Именно из народной среды про-
исходят в это время все крупные и 
выдающиеся танцоры, отсюда же 
они привлекаются в придворную 
практику. Существующие струк-
туры подготовки танцоров при 
дворах были ориентированы в ос-
новном только на удовлетворение 
своих собственных нужд, и были 
отгорожены от народной танце-
вальной традиции.               

Таким образом по мере раз-
вития городской культуры танце-
вальное искусство приобретало 
более сложные формы. Увеличи-
валось число его видов, циклов, 
жанров. Множество памятников 



28

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ:

1.	 Муминов И.М. Роль и место Амира Тимура в истории Средней 
Азии. Ташкент, изд-во «Фан», 1968 

2.	 И.М. Муминов Роль и место Амира Тимура в истории Средней 
Азии. Ташкент, изд-во «Фан» УзССР, 1968 стр. 44

3.	 Нурджанов П. Традиции созанда в музыкально-танцевальной 
культуре таджиков на рубеже Х1Х-ХХ веков / Музыка народов Азии и 
Африки. Вып. 3. - М., 1980,  с. 111-157.

4.	 Якубова М. Как я стала актрисой. Ташкент: Издательство литера-
туры и искусства им. Г.Гуляма, 1984. – 96 с.

5.	 Авдеева Л.А. Танцевальное искусство Узбекистана Ташкент: Го-
сударственное издательство художественной литературы УзССР, 1960. 
– 192 с.

культуры, найденных на террито-
рии древних городов, таких, как 
Бактрия, Согдиана, местностях За-
раутсай в Сурхандарье, Суратсой 
и Саймалитош в Фергане, Илон-
сой и Аксай в Самарканде, в Хо-
резме свидетельствуют о древнем 
происхождении узбекского танце-
вального искусства.

Танец находясь в единстве со 
словом и музыкой, 

постепенно стал вычленяться 
из синкретичного искусства, при-
обретая

устойчивые формы. Движения 
изменялись, подвергались худо-
жественному

обобщению, в результате чего 
и сформировалось искусство тан-
ца, одно из

древнейших проявлений на-
родного творчества.

98

FOYDALANILGAN ADABIYOTLAR

1. Azizov O. Tilshunoslikka kirish. ‒ Toshkent: Fan, 1996.
2. Begmatov E. Hozirgi o‘zbek adabiy tilining leksik qatlamlari. – Toshkent: 

Fan, 1985.
3.  Nurmonov A. Tanlangan asarlar. 1-jild. –T.: Akademnashr, 2012.
4. Saidxonov M.  Aloqa-aralashuv va imo-ishoralar. –T.: Fan, 2008.
5. Safarov SH. Pragmalingvistika. - Toshkent: O‘zbekiston Milliy ensiklope-

diyasi, 2008.
6. Серл Дж.Р. Классификация иллокутивных актов // Новое в 

зарубежной лингвистике. Вып. 17: Теория речевых актов. – М., 1986. 
7. Остин Дж.Л. Слово как действие // Новое в зарубежной лингвистике. 

Вып. 17: Теория речевых актов. – М., 1986. 
8. Hakimov M. O‘zbek tilida matnning pragmatik talqini: Filol. fan. dokt. ... 

diss. – Toshkent, 2011.  
9.  Qurbonova M. Bolalarga xos nutqiy akt turlarining pragmalingivistik 

tahlili // Xorijiy filologiya. – Samarqand, 2016. 4-son. 
10.  Erkin A’zam. Pakananing oshiq ko‘ngli. Kinoqissa. – T., 2001. 
11.  Erkin A’zam. Anoyining jaydari olmasi. Kinoqissa. – T., 2001. 

96



29 №04 2024

Annotatsiya. Mazkur maqola-
da Qozog‘iston o‘zbeklari laparla-
rining genezisi, etnografik – este-
tik xususiyatlari tadqiq qilindi. 

Kalit so‘zlar: xalq og‘zaki ijodi, 
tarix, qadriyat, lapar, an’ana, ijodiy 
hamkorlik, madaniy meros. 

Аннотация. В статье рас-
сматриваются генезис, этногра-
фические и эстетические осо-
бенности казахских узбекских 
лапарей. 

Ключевые слова: народ-
ное устное творчество, исто-
рия, ценность, лапар, традиция, 
творческое сотрудничество, 
культурное наследие.

Abstract. This article exam-
ines the genesis, ethnographic 
and aesthetic characteristics of 
the Kazakh Uzbek lapars.

Key words: folk oral art, histo-
ry, value, lapar, tradition, creative 
cooperation, cultural heritage.

QOZOG‘ISTON 
O‘ZBEKLARI 
LAPARLARINING 
ESTETIK – 
ETNOGRAFIK 
XUSUSIYATLARI
Shahlo NARALIYEVA, 
Qozog‘iston Respublikasi 
J.Tashenev nomli 
universitet xalqaro hamkorlik 
departamenti 
direktori, pedagogika fanlari 
bo‘yicha falsafa doktori (PhD)

Ozodaxon MUSAYEVA, 
Qozog‘iston Respublikasi 
J.Tashenev nomli
universiteti o‘qituvchisi

Eng qadimgi zamonlardan bosh-
lab, millat ma’naviyatini va milliy o‘z-
ligini anglashda, milliy g‘urur va ifti-
xorning o‘sishida san’at va adabiyot, 
ilm alohida ahamiyat kasb etadi. 
Buyuk Ipak yo‘li chorrahalarini bir-
lashtirgan Markaziy Osiyoning o‘q 
ildizi bo‘lgan Qozog‘iston va O‘zbe-
kistonning mustaqillikka erishishi 
tufayli ulug‘ ajdodlarimizning bizga 
qoldirgan ma’naviy meroslarini o‘r-
ganish va ularni yosh avlodga o‘rga-
tish imkoniyati tug‘ildi. Qadim Turon 
tuprog‘ida tug‘ilib o‘sgan, an’ana 
va urf-odatlari mushtarak bo‘lgan, 
ma’naviyatga, milliy o‘zlik va milliy 
qadriyatlarga bir xilda yondoshgan 
qardosh xalqlar – o‘zbeklar va qo-



30

zoqlar o‘zaro hamkorlikdan zavq va 
kuch oladilar. 

Do‘stlikning mohiyati, ulug‘ ja-
sorati odatda,qadr - qimmatda va 
e’tirofda bilinadi.O‘zbekiston Res-
publikasi Prezidenti Sh.M.Mirziyoev 
o‘zbek va qozoq xalqlarining bir-
damligini ulug‘lab, shunday degan 
edi:”Yaratganning o‘zi bizga qo‘shni 
bo‘lishdek bebaho ne’matni ato et-
gan.Bizning ota bobolarimiz “Hovli 
olma, qo‘shni ol”, deb bejiz aytishma-
gan.Biz azal-azaldan bir zaminda, 
bir quyosh ostida yashab kelmoq-
damiz, bizning ildizlarimiz bir”[1:11]. 
Bu purma’no so‘zlar zamirida olam-
olam ma’no bor. Zotan, yoshlar-
ga yurtga sadoqatli bo‘lishni, ota-
onaga hurmat, ustozlarga ehtirom 
ko‘rsatishni, bag‘rikenglik, birodar-
lik, mehr-saxovat va oqibatni, asriy 
udumlarni qadrlashni o‘rgatishda, 
ularning ma’naviy olamini boyitish-
da do‘stlik va birdamlikdek bebaho 
ne’matlar muhim tarbiya vositasidir. 
Bizning xalqlarimizni yanada yaqin-
lashtirib, tomirlarimizni tutashtirib 
turuvchi qadimiy ildizlarimizdan biri 
xalq og‘zaki ijodidir. Azal – azaldan 
qozoq zaminida yashab kelayotgan 
o‘zbeklarning davr qiyinchiliklarini 
yengib, o‘zining go‘zal shakllari, sod-
da va teran mazmuni, sehrli ohangi 
bilan qalblarni rom etadigan lapar-
lari, qo‘shiq va o‘lanlari o‘zining jo-
zibadorligi bilan hammani o‘ziga 
rom qiladi. Ona tariximizning ming 
yilliklari mobaynida millatimizning 
yurak yuragiga singib ketgan, av-
loddan - avlodga o‘tib, sayqallanib 
va boyib 75 kelayotgan folklor qo‘-
shiqlari o‘zbek xalqi ma’naviyatini, 
badiiy-ruhiy salohiyati va zakovatini 
namoyon etuvchi yorqin ko‘zgudir. 

Jahon folklorshunosligida xalq-
ning milliy o‘zligini anglatadigan 
laparlar, alla va o‘lanlar, mavsumiy 
- marosim qo‘shiqlar namunalari-
ning yaratilish jarayonlari, ma’naviy 
– ijtimoiy ehtiyoji, janrlar tarkibining 
o‘ziga xos poetikasi, tarixiy genetik 
ildizlari tadqiqi eng dolzarb mavzu 
hisoblanadi. Chunki, insoniyat qa-
dim – qadim zamonlardan yosh av-
lod kamolotiga alohida e’tibor qara-
tib, tarbiyaviy g‘oyalarni xalq og‘zaki 
ijodida jozibali, ta’sirchan va badiiy 
uslubda aks ettirib kelgan. Ularni 
keng ko‘lamda o‘rganish natijasida 
xalqning ruhiyati, qiziqishlarining 
folklorda ifoda etilishiga xos poetik 
qonuniyatlar, ijtimoiy – psixologik 
omillar, badiiy shakl tiplari haqida 
bilish imkoniyati tug‘iladi.

Qozog‘iston o‘zbeklarining folk-
lori o‘ziga xos janrlari, ijod va ijro xu-
susiyatlari, tarbiyaviy – estetik mo-
hiyati, poetik belgilari bilan alohida 
tizim sifatida namoyon bo‘ladi. Ular-
ning har bir hududga xos xususiyat-
larini tadqiq qilish esa, umumo‘zbek 
folklorshunosligining nufuzini ko‘ta-
radigan eng muhim omillardan biri 
hisoblanadi. Xalq qo‘shiqlari ijodkor-
ligi va ijrochiligining har bir hudud-
da o‘ziga xos tarzda yaratilishi, saq-
lanishi va tadrijiy rivojlanishining, 
ularning tarixiy ildizlarining o‘rga-
nilishi kelajakda pedagogika, etno-
grafiya, san’atshunoslik fanlarining 
taraqqiyotiga xizmat qiladi. 

Janrlarning hududiy rang - ba-
rangligi, ko‘p variantliligi Qozog‘is-
tonning Chimkent, Turkiston, Iqon, 
Sayram kabi maskanlari azal – azal-
dan o‘ziga xos folklor namunalari, 
qo‘shiqchilik, laparchilik an’analari-
ga ega bo‘lganligini ko‘rsatadi. Zo-



31 №04 2024

tan, dunyoviy millat eng avvalo tarixi, 
madaniyati, millatni ulug‘lagan bu-
yuk shaxslari bilan jahon madaniyati 
oltin jamg‘armasiga qo‘shgan katta 
– kichik hissasi bilan g‘ururlanadi. 
Shunday qilib, o‘zining asl madani-
yati orqaligina boshqalarga taniladi. 
Albatta , barcha san’at turlarining 
tamal toshi hisoblanmish qaynar 
buloqdek pokiza og‘zaki ijod nafa-
qat xalqning o‘tmishi, milliy g‘ururi 
va milliy o‘zligini, balki, buguni va 
kelajagini o‘zida ifoda etuvchi, uning 
taqdiri va maqsadlari bilan cham-
barchas bog‘liq ijodiy jarayondir. 

Azaldan yoshlarni komil insonlar 
qilib tarbiyalashda xalq og‘zaki ijo-
dining roli va ta’siri benihoya katta. 
Zero, xalq qo‘shiqlari hamda qahra-
monlik dostonlariga xalqning aql – 
zakovati, orzu-havasi, ruhi va irodasi 
singdirilgan. Qozog‘iston o‘zbeklari-
ning qo‘shiq va termalarida, allayu 
o‘lanlarida xalq donoligi hamda ko‘p 
asrlik hayotiy tajribasi mujassam. 
Xalq og‘zaki ijodi yosh avlodda meh-
natsevarlik, do‘stlik, oilaga sadoqat, 
vatanparvarlik, mardlik, soflik, rost-
go‘ylik kabi eng go‘zal insoniy fazi-
latlarni tarbiyalaydi. Insonni ma’na-
viy go‘zallashtiradi. Uni ezgulikka, 
faqat yaxshilik qilishga, el-yurt man-
faati uchun mehnat qilishga chor-
laydi. Ayniqsa, Janubiy Qozog‘iston 
o‘zbeklari etnografiyasining o‘ziga 
xos xususiyati yonma – yon yasha-
yotgan qishloq va shaharlar aholisi-
ning shevalari, an’ana va qadriyatlari 
hamda turmush tarzi bir – biridan 
butunlay farq qiladi. Demak, “ko‘p 
asrlardan beri xalq donoligi tufayli 
yaratilgan va yaratilayotgan maqol, 
matal va o‘lanlarning ko‘pchiligi u 
xalqqa ham, bu xalqqa ham man-

sub, ularning birini ikkinchisidan 
ajratish amrimahol”[7:98]. Dunyoda 
millatlar va mamlakatlarni bir-biriga 
yaqinlashtiradigan, qadrdon qila-
digan omillar juda ko‘p, lekin ular-
ning orasida adabiyot bilan san’at 
yuksak cho‘qqilarni egallaydi. Kitob-
ni varaqlar ekanmiz, qo‘shiqlar va 
laparlar har bir hududda o‘ziga xos 
tarzda, har galgi ijro jarayonida qay-
ta yaralishi, boyishi va sayqallanishi 
bilan farqlanishini kuzatamiz. 

Umum o‘zbek folklorining o‘zi-
ga xos xususiyatlarini ilmiy tadqiq 
qilish,uning tarixi va taraqqiyotini, 
jahon hamjamiyatida tutgan o‘r-
nini bugungi kun talablari asosida 
targ‘ib etish dolzarb mavzulardan 
biridir. Shuningdek, milliy mada-
niyatlar uyg‘unligi va turfa xilligini, 
barhayotligini saqlash va rivojlanti-
rish, an’anaviy folklor san’atini om-
malashtirish, o‘sib kelayotgan yosh 
avlod ongu - shuuriga singdirish, 
ijodiy hamkorlikni mustahkamlash 
borasida yangi sahifa ochildi. Qozo-
g‘iston Yozuvchilar uyushmasi a’zo-
si, folklorshunos A. Pratov aytgani-
dek, “Qozog‘istonlik o‘zbeklar ko‘p 
asrlardan buyon qardosh qozoq xal-
qi bilan aralashib – quralashib, quda 
- anda bo‘lib, totuvlikda yashab ke-
lishmoqda va buning natijasida xal-
qimizning og‘zaki ijodi yanada bo-
yidi. Qozog‘iston o‘zbeklarining xalq 
og‘zaki adabiyoti umumo‘zbek xalq 
og‘zaki ijodi bilan uzviy, chambar-
chas bog‘langan bo‘lib, hamohang 
va hamnafasdir”[9:10]. 

Sharqona ma’naviy-ma’rifiy qad-
riyatlarimiz tizimida betakror o‘rin-
ga ega bo‘lgan xalq qo‘shiqlari va 
o‘lanlari qadimiyligi, an’anaviyligi, 
o‘ziga xos badiiy-estetik ta’sirchan-



32

ligi, ta’limiy-tarbiyaviy falsafasi jiha-
tidan muhim ahamiyat kasb etadi. 
Qo‘shiqlar, o‘lan va kelin salomlar-
da odamlarning hayoti jarayonida 
to‘plagan tajribalari, dunyoqarashi, 
umid –orzulari ifodalanadi. Tinglov-
chiga nisbatan o‘git-nasihat yo‘sini-
da, badiiy o‘xshatishlar, tashbehlar 
vositasida bag‘rikenglik, mehr-mu-
ruvvat tuyg‘ulari, ota- onalarning 
qadri tarannum etiladi.

Ma’lumki, xalq qo‘shiqlari va la-
parlari hayotning, ta’lim-tarbiyaning 
hamma jabhalarini qamrab olishi bi-
lan xarakterlanadi. Shuningdek, yax-
shilik va yomonlikning, yaxshi va yo-
mon so‘zning oqibati tushuntiriladi: 

Yomon aytar,
yaxshi bilan tengman deb, 
Yaxshini tanisa bo‘lur rangidan, 
Yaxshining ikki yuzi gul loladir. 
Yomon bilan o‘tgan umring zoedir. 

Ularda xalq donishmandligi va 
falsafasini namoyon etuvchi, hayo-
tiy yo‘l yo‘riqlar bilan ziynatlangan 
hikmatlar, insoniy qadriyatlar ham-
da yurtsevarlik tuyg‘ulari eng yuqori 
pardalarda kuylanadi.Ularda hayo-
tiy yo‘l-yo‘riqlar aks etadi: Suv ostida 
qayroq tosh turmas ekan, O‘z elidan 
chiqqan qiz o‘ngmas ekan. Chinni 
idishga bol quyib bergan bilan, Vo 
darig‘ o‘z onangdek bo‘lmas ekan. 
Qozog‘iston o‘zbeklari laparlarining 
genezisi va ijro uslublarini tadqiq qi-
lish o‘sib kelayotgan yosh avlodning 
ichki olami, ruhiy dunyosi va tafak-
kurini shakllantirishga katta hissa 
qo‘shish barobarida, xalq og‘zaki 
ijodi bo‘yicha darslik va o‘quv qo‘l-
lanmalarini yaratishda, yangi mulo-
qot maydonlarini yaratishda asosiy 
manba bo‘lib xizmat qilishi aniq. 

FOYDALANILGAN ADABIYOTLAR:

1. Mirziyoyev Sh. Yoshlar - bizning kelajagimiz. Yoshlarga donolar o‘giti. T.: 
G‘afur G‘ulom nomidagi nashriyot - matbaa ijodiy uyi, 2018. 

2. Jabborov I. O‘zbek xalqi etnografiyasi. T.: “O‘qituvchi” nashriyoti,1994. 
3. Jahongirov G‘. O‘zbek bolalar folklori. T.: “O‘qituvchi” nashriyoti,1975. 
4. Yo‘ldosheva S. O‘zbekistonda musiqa tarbiyasi va ta’limining rivojlani-

shi. T.: “O‘qituvchi”, 1985. 
5. Mirzaev T. Folklor va uning asosiy xususiyatlari // O‘zbek folklorshunos-

ligi masalalari. 1-kitob. Toshkent.: 2006. 
6. Razzoqov X. O‘zbek xalk og‘zaki poetik ijodi.T.: “O‘qituvchi” nashriyo-

ti,1998.-318 b. 
7. Rustamov A. Adabiy do‘stlik – abadiy do‘stlik. O‘zbek-qozoq adabiy alo-

qalari. T.: “Mashhur - Press”, 2018. B.-98. 
8. Safarov O. O‘zbek xalq og‘zaki ijodi. T.: “Musiqa”, 2010. 
9. “Hoy-hoy o‘lan, jon o‘lan... “. Qozog‘iston o‘zbeklarining xalq og‘zaki ijo-

di. Shimkent, 2019. B.10.



33 №04 2024

Abstract. This report is to be 
presented at Sharq Taronalari, the 
XIIth International Music Festi-
val to be organised on 27 and 28 
August 2024. It is based on the ti-
tle- "Cultural Heritage of Eastern 
People on Music Art: Creative Ad-
aptation Strategies in the Globali-
sation Processes". Music is not only 
a tradition but it is also a means of 
interacting with people in differ-
ent parts of the world. It also shows 
how the people of one place can 
interact culturally with the peo-
ple of other places by exchanging 
their musical expertise and cul-
tural aspects with the people of 
the other places. In this relation 
the report shows that musical ex-
change plays a very crucial role in 
influencing people's views about a 
particular region. It deals with the 
trend of cultural and musical ex-
change between the youth of the 
West and the East. Moreover, the 
report explains the different forms 
of music prevalent in the Eastern 
part of the world, and how these 
forms have gradually developed 
and their relation with other con-
temporary forms of music. It also 
describes the different forms of 
traditional music prevalent in the 
countries of the East namely Ja-
pan, Singapore, Hong Kong and 
China. The report also emphasises 
the spread of music from one part 
of the world to other parts. It also 
includes the different factors and 
historical events that have helped 
in spreading the interaction of mu-
sic in different parts of the world. 
The report further explains how 

GLOBALISATION 
OF EASTERN 
MUSIC CULTURE 
THROUGH THE 
EYES OF YOUTH
Dr. Nasser Sahim Al 
Jassim,  
                                                             
PhD - Doctor of 
philosophy (art) Deputy 
Executive Director – Qatar 
Philharmonic Orchestra
	



34

ing the International Scientific and 
Practical Conference based on the 
theme "Cultural Heritage of Eastern 
People on Music Art: Creative Ad-
aptation Strategies in the Globali-
zation Processes" This conference 
is proposed to be held on 27 and 28 
August 2024. This report based on 
the topic "Globalisation of Eastern 
Music Culture through the Eyes of 
Youth” focuses on the exchange of 
the heritage of music from a global 
perspective with a special focus on 
the countries in the eastern part of 
the world. 

The Eastern countries, namely, 
Japan, China, South Korea, North 
Korea, Hong Kong, and Singapore 
have a rich cultural heritage, and 
their music and art are also tradi-
tionally very rich. The ancient mu-
sic of these countries was classi-
fied as ‘Elegant Music’ and ‘Music 
from the Tang Court’. According to 
Ng (2007), formal music of Eastern 
countries can be classified into var-
ious categories of elegant music 
including Chinese, Japanese and 
Korean forms of music, for instance, 
Chinese Yayue, Japanese Gagaku 
and Korean A-ak. Another form of 
musical heritage includes music 
from the Tang court. It includes 
Chinese Tangyue, Japanese Togaku 
and Korean Dang-ak. The third cat-
egory consists of the general forms 
of music prevailing in respective 
countries. It is named as nation’s 
music. These schools of music also 
cover a variety of music forms for 
which these countries are famous 
worldwide. These cultural heritages 
include A-ak, Dang-ak, and the lo-
cal music of Hyang-ak of Korean or-

has the construction of the Silk 
Road, invasions, migration and 
other factors influenced the pro-
liferation of cultural exchange 
among different nations of the 
East. Moreover, it encompasses 
the different ways in which the 
youth can exchange musical tra-
ditions and become aware of the 
musical styles prevalent in the 
different regions of the world. 
Further, the report also covers 
various instances of how the dif-
ferent organizations and events 
are helping the youth in increas-
ing their interaction regarding 
the cultural and musical tradi-
tions prevalent in different parts 
of the world. It also shows how 
the awareness of people at a 
place regarding the musical 
legacy of other regions can be 
increased by the means of on-
line interactions through You-
Tube and other digital means as 
well as by organising different 
international cultural events of 
artists of different parts of the  
world. 

Arbeit and Rhythmus (1896) de-
scribed that music is a great means 
to instil the qualities of coordina-
tion, teamwork and unity (Curt, 
2008). In this sense, music is a glob-
al culture, not limited to any coun-
try or continent. The world shares 
music as a rich medium to interact 
and exchange love and harmony. In 
context to this thought of global ex-
change, the organizing committee 
of Sharq Taronalari, the XIIth Inter-
national Music Festival is organis-



35 №04 2024

igin. It is played on a twelve-string 
instrument called Kayakum. The 
Japanese forms of music include 
Togaku, a form of Gagaku called 
Komagaku, and the local music of 
Kuniburino-utamai (Jang, 2010). 

Moreover, the traditional music 
form of Singapore is called Perana-
kan folk music. It is a blend of Eng-
lish lyrics with Malay tunes. Even 
though Singaporean music is easily 
available to locals, it is deeply influ-
enced by the British and American 
forms of music (Fu, 2015). As far as 
Hong Kong is concerned, the Music 
of Hong Kong is an eclectic mixture 
of traditional and popular genres. 
Cantonese is the most prominent 
genre of music produced in Hong 
Kong. Its starting can be traced 
back to the 1950s and 1960s. Lui 
Man shing and Gaohu maestro Liu 
Tianyi are the different generations 
of Cantonese music that developed 
originally from this music (Leisure 
and Cultural Service Department, 
2022). 

There is a rich history of art and 
music in specific relation to the 
eastern countries. These elite mu-
sical forms developed not only in 
the indigenous environment and 
traditional scenario of these coun-
tries but also have traces of mutual 
exchange of art and culture. Many 
factors like migration, invasion, and 
trade led to the cultural exchange, 
and the same also influenced the 
art and music of these nations. One 
such factor is the construction of 
the Silk Road in the mid-15th centu-
ry. It was a 6400 km. long path that 
played a crucial role in the cultural, 
political, economic and tradition-

al exchange between the East and 
the West. After the construction of 
trade routes along the Silk Road, 
the interaction between people 
began and this also influenced the 
music forms. Togalu, a common 
form of Chinese music originated 
from Japan. It is a genre of Gaka-
ku that was imported into China 
from Japan between the seventh 
and ninth centuries. Thus, there is 
historical evidence that cultural ex-
change was also prevalent in the 
past (Ng, 2007). 

There are other instances also, 
where the musical traditions of 
countries are influenced by their 
mutual cultural exchange. The zeal 

EVEN THOUGH 
SINGAPOREAN 
MUSIC IS EASILY 
AVAILABLE 
TO LOCALS, 
IT IS DEEPLY 
INFLUENCED BY 
THE BRITISH 
AND AMERICAN 
FORMS OF 
MUSIC



36

to compose fusion music incor-
porating musical diversities from 
two different cultures into one also 
helps in the global exchange of 
music and art. It not only leads to 
the introduction of new forms of 
music in different nations but also 
influences their indigenous music 
forms. For instance, Western pop 
artists use Tabla and Sitar to bring a 
unique taste to their contemporary 
music. For instance, Improvisations 
- West Meets East (1976) was a musi-
cal recording composed by Mr. Ravi 
Shankar as a result of his collabora-
tion with French flutist Jean-Pierre 
Rampal (Padgett, 2013). Another 
instance of the global interaction 
influencing musical forms can be 
seen in Eastern music. Many forms 
of fusion music have also emerged 
from the blend of the Eastern and 
Western forms of music and their 
instruments. According to Enfo-
rex (2004), Salsa and Samba, the 
world-famous musical forms of Af-
rica are greatly influenced by the 
Latin American forms of music. 

As far as the traditional interac-
tion among the youth is concerned, 
in today's world filled with techno-
logical advancements, there are 
many modern means like YouTube 
and music applications that facili-
tate the exchange of music among 
the youth (Cayari, 2011). Artists and 
musicians from Eastern countries 
have also adopted the Western 
style of music and they regularly 
present shows related to such mu-
sic styles in concerts and major in-
ternational events in the West (In-
oue, 2018). The youth of the East are 
also keen towards learning and in-

teracting with the music traditions 
of the West. 

There are several means by 
which this interaction can be in-
creased. One such means is to 
organise cultural shows in other 
countries. These cultural shows 
provide the artists with chances 
to showcase their culture and im-
bibe the interest of the audience in 
their art and music. For instance, 
the Montreux Jazz Festival is a pop-
ular musical event that helps to 
strengthen the bonding between 
the musicians of the East and the 
West and fosters musical exchange 
between the Chinese and Inter-
national musicians. It was started 
in Switzerland in 1967, and since 
its commencement, it has provid-
ed large exposure to both Chinese 
musicians and international musi-
cians to showcase their culture, art 
and musical traditions to each oth-
er (China Daily, 2024). 

In the same line, the Fuji Rock 
Festival, organised in Japan is the 
biggest international musical event 
organised in Japan. It is a 3-day 
event that invites over 100000 vis-
itors and artists to Japan (Japan 
Web Magazine. 2024). Other mu-
sic festivals include Tsuta Rock Fes, 
Sapporo Music Experience, and JA-
PAN JAM. All these festivals foster 
the spread of international music 
in Japan and provide internation-
al and indigenous artists with a 
chance to learn about contempo-
rary music forms around the world. 
The artists also serve as a means of 
spreading awareness about their 
music in other parts of the world. 
International events of a nation's 



37 №04 2024

music artists also help the youth of 
other nations learn about their mu-
sic. It also increases the interest of 
the youth in the music forms of dif-
ferent nations. Japan-Hong Kong 
International Music Competition is 
a platform where the internation-
al musicians of Japan, Hong Kong 

and other Asian countries compete 
for cultural exchange beyond ge-
neric competitions. These events 
give the youth a chance to not only 
enjoy the music of other nations 
but also make them aware of the 
contemporary trends in different 
countries (Japan Hong Kong Inter-
national Music Competition. 2012). 

REFERENCE:

1. Cayari, C. 2011. The YouTube Effect: How YouTube Has Provided New 
Ways to Consume, Create, and Share Music. International journal of educa-
tion & the arts 12(6). 

2. China Daily. 2024. Jazz festival sets mood music to boost global ex-
change. [Online]. Available at: https://www.chinadaily.com.cn/a/202407/18/
WS66985c5ea31095c51c50e9fc.ht ml [Accessed on: 05 August 2024]. 

3. Curt, S. 2008. The rise of music in the ancient world, east and west. 
Courier Corporation, 

4. Enforex. 2004. Salsa. [Online]. Available at: https://www.enforex.com/
culture/latin-america/salsa.html [Accessed on: 08 August 2024] 

5. Fu, L. 2015. Popular music in Singapore: Cultural interactions and the 
“Inauthenticity” of Singaporean music. In SHS Web of Conferences 14, p. 
02013. 6. Inoue, T. 2018. Western classical music in a non-Western culture: 
The repertoires of Japanese professional orchestras in the twentieth centu-
ry. Poetics. 67, pp. 13-25. 

7. Jang, S.H. 2010. Interpretation of Extended Techniques in Unaccompa-
nied Flute Works by East-Asian Composers: Isang Yun, Toru Takemitsu, and 
Kazuo Fukushima. Diss. The University of Cincinnati. 

8. Japan Hong Kong International Music Competition. 2012. Japan Hong 
Kong International Music Competition. [Online]. Available at: http://japan 
hongkong.org/english/competition/JHMA/competition_theme.html [Ac-
cessed on: 08 August 2024]. 

9. Japan Web Magazine. 2024. Best Music Festivals in Japan 2024. [On-
line]. Available at: https://jw-webmagazine.com/best-music-festivals-in ja-
pan-dbc06494fb3f/ [Accessed on: 08 August 2024]. 

10. Leisure and Cultural Service Department. 2022. A Century of Canton-
ese Music in Hong Kong [Online Programme]. [Online]. Available at: https://
lcsd.gov.hk/CE/CulturalService/Programme/en/music/programs_992.htm l 
[Accessed on: 08 August 2024].



38

HUJJATLI
KINODA
О‘ZBEK
RAQSINING
TALQINI

Gavhar NAZAROVA, 

san’atshunoslik fanlari 
bo‘yicha 
falsafa doktori (PhD)

Annotatsiya. Ushbu maqo-
lada o‘zbek hujjatli kinosi haqida 
tahliliy malumotlar berilgan. Ma-
qolada о‘zbek raqsi san’ati tarixi, 
uning asoschilari, namoyonda-
lari haqida   keltirilgan. Rejissyor 
Ruslan Saliyevning “О‘zbek raqsi 
afsonalari” hujjatli filmi tahlili or-
qali raqs san’atining tarixiy bos-
qichlari, shakllanishi va bugungi 
kundagi ahamiyati haqida fikrlar 
berilgan. 

Kalit sozlar: xarakter, rekonst-
ruktsiya va postanovka, xronikal 
kadr, multiplikatsiya

Aннотация. В данной ста-
тье представлена аналитиче-
ская информация об узбекском 
документальном кино. В статье 
описана история искусства уз-
бекского танца, его основателей 
и представителей. Через анализ 
документального фильма «Ле-
генды узбекского танца» режис-
сера Руслана Салиева даются 
мнения об исторических этапах, 
становлении и значении танце-
вального искусства сегодня.

Ключевые слова: персонаж, 
реконструкция и сеттинг, хро-
нический кадр, мультипликация 

Abstract. This article provides 
analytical information about Uz-
bek documentary cinema. The 
article describes the history of the 
art of Uzbek dance, its founders 
and representatives. Through the 
analysis of the documentary ‘Leg-
ends of Uzbek Dance’ directed by 
Ruslan Saliev, opinions are given 
on the historical stages, formation 



39 №04 2024

and importance of dance art to-
day.

Key words: character, recon-
struction and setting, timelapse, 
animation

Hujjatli filmlar milliy kinema-
tografiyada kinopublitsistika, film 
portret, tarixiy hujjatli film kabi qa-
tor janrlarda yaratilgan kinokartina-
lar sifati, ijodiy jamoa professionaliz-
mi va sohada jadal olib borilayotgan 
izlanishlardir. Ijodkorlar faoliyati da-
vomida har bir epizodning kompo-
zitsiyasini topishga harakat qilishi, 
montaj san’atini yuqori mahorat bi-
lan qо‘llashi, filmlarning musiqali ye-
chimi orqali har bir lavhaning kuchli 
emotsional ta’sir bilan boyitishi va 
dolzarb mavzularga tez-tez muro-
jaat qilishidan ularning faqatgina 
о‘tgan voqealarni tarixga muhrlash 
yoki video hisobot tayyorlash uchun 
emas, balki umuinsoniy g‘oyalarni 
ommaga yetkazish, jamiyatda bо‘la-
yotgan о‘zgarishlarga nisbatan о‘zi-
ning mustahkam fuqarolik pozitsi-
yasini ifodalash, davlat tomonidan 
olib borilayotgan ijtimoiy siyosat-
ning samaradorligini oshirish vazifa-
larini bajarish uchun ishlayotganla-
rini aytib о‘tish zarur. 

Kinematografiya sohasida “huj-
jatli film” atamasi barcha badiiy 
bо‘lmagan filmlarga nisbatan ishla-
tilib, materiallari xronikal kadrlar, in-
tervyular, suhbatlar, yashirin kamera 
orqali kinokuzatuv usulida olingan 
lavhalar, ya’ni biror ijodkorning fao-
liyati bо‘layotgan voqelikka ta’sirini 
о‘tkazmay, uni о‘zgartirmay muhrla-
shi orqali qurib chiqilgan film turiga 
aytiladi. 

О‘zbek hujjatli kinosi qaysi davr-
da bо‘lmasin, real voqealikni aniq va 
ishonchli faktlar asosida jiddiy tahlili 
uning obrо‘sini oshirdi. Ammo ijod-
da mavzu cheklanganligi sababli, 
yirik tarixiy voqealar, buyuk shaxslar 
faoliyati kabi tarixiy qatlamlar e’ti-
bordan chetda qolib kelayotgan edi. 
О‘zbekiston mustaqilligi yillarida 
bu kamchiliklarga barham berilib, 
yangi sharoitda yangi imkoniyat-
lar, yangi tamoyillar ustida izlanish 
boshlandi. О‘zbekiston Respubli-
kasi rahbarining 2017-yil 3-avgust 
kuni mamlakat ijodkor ziyolilari bi-
lan uchrashuvidagi ma’ruzasining 
kirish qismida tariximizni chuqur 
bilish, Islom dinining insonparvar-
lik mohiyatini ochib berish va yosh 
avlodni gumanistik g‘oyalar, milliy 
iftihor va g‘urur bilan tarbiyalashda 
kino sohasi о‘ta muhim ahamiyatga 
egaligini ta’kidlab о‘tdi. 

Bundan tashqari anjumanda 
xalqaro maydonda о‘z nufuziga ega, 
asarlari bugungi kunda ham dol-
zarb masalalarning yechimini bera 
oladigan, buyuk ajdodlarimiz hayoti 
va faoliyatini kinematografiyada yo-
ritish muammosi ilgari surildi: “Bar-
chamiz, ayniqsa, bu yerda yig‘ilgan 
ijodkor ziyolilarimiz, bizning qanday 
buyuk va shonli о‘tmishimiz, qanday 
ulug‘ ajdodlarimiz borligini yaxshi 
bilamiz va bu bilan hamisha faxrla-
namiz. Misol uchun, bironta jangda 
yengilmagan buyuk sarkarda So-
hibqiron Amir Temurni olamizmi, 
algebra faniga asos solgan Al-Xoraz-
miyni olamizmi, Kolumbdan 500 yil 
oldin Amerikani kashf etgan Beruniy 
bobomizni olamizmi, о‘rta asrlarda 
tibbiyot fanining poydevorini yarat-
gan Ibn Sinoni olamizmi, astrono-



40

miya sohasida beqiyos kashfiyotlar 
qilgan Mirzo Ulug‘bekni olamizmi – 
jahon sivilizatsiyasi va madaniyatiga 
ulkan hissa qо‘shgan bunday ulug‘ 
ajdodlarimizning har biri haqida so-
atlab gapirishimiz mumkin. Lekin, 
xolisona aytganda, keyingi paytda 
ana shunday ulug‘ zotlar, ular qato-
rida Imom Buxoriy, Imom Termiziy, 
Bahouddin Naqshband, Burhonid-
din Marg‘inoniy, Abu Mо‘in Nasafiy 
kabi aziz-avliyolarimiz, Alisher Na-
voiy, Bobur kabi shoir va mutafak-
kirlarimiz xotirasini kino ekranlarida 
aks ettirish uchun biron-bir arziydi-
gan ish qildikmi? Tan olish kerakki, 
yо‘q”[1].

Yurtboshimizning yuqorida ba-
yon etilgan nutqida tarixiy obrazlar-
ni umumiy tarzda kino sohasi orqali 
talqin qilinishining dolzarb masala-
lari qayd etilgan. Bu vazifaning ba-
jarilishi badiiy kinematografiya bilan 
teng ravishda hujjatli kinoda ham 
о‘z aksini topmog‘i lozim. 

“Inson hayoti, uning xarakte-
ri, odamlar taqdiri hamma vaqt ki-
nohujjatchilar diqqati markazida 
bо‘lgan. Shu bois ham film-port-
retlar ekran publitsistikasining eng 
ommabop va yetakchi janrlaridan 
biri ekanligi ajablanarli hol emas. Bi-
nobarin, bu janrning kinohujjatchi-
likda alohida о‘rni bor. Chunki inson 
hayoti, uning turmush-tarzi hami-
sha ijodkorni qiziqtiradi, izlanishga 
chorlaydi, о‘z qahramoni amalga 
oshirayotgan ishlarning mohiyati-
ni tushunishga undaydi. Zero, bir 
insonning о‘zi bir davr demakdir. 
Uning taqdirida jamiyat turmushi-
ning chuqur jarayonlari aks etgan, 
asarning ijtimoiy-iqtisodiy muam-
molari namoyon bо‘ladi”[1] . 

1990-2016 yillarda hujjatli kinoga 
zamonaviy texnologiyalarning kirib 
kelishi yangi ijodiy  jarayonlarni vu-
judga keltirdi. Zamonaviy suratga 
olishning innovatsion texnologiya-
larini joriy etilishi janrlar qorishuvi-
ni yuzaga kelishida, badiiy film ele-
mentlaridan foydalanish (aktyorlar 
ijrosi)da muhim ahamiyatga ega 
bо‘ldi. Xalqaro hamkorlikdagi ijodiy 
ishlar, ilmiy-ommabop, film-port-
ret, badiiy-publisistik, tarixiy huj-
jatli  filmlarni yaratilishida jahon 
miqyosidiga ustuvor tendensiyalar 
hujjatli kino rivojiga sezilarli ta’sir 
kо‘rsatdi. Jahon  kinosida erishilgan 
yangi yо‘nalish va tendensiyalar-
dan foydalanish B.Odilov, M.Odilov, 
M.Qoraboyev, D.Shokirov,  M.Erkinov, 
B.Yuldashev, R.Saliyev, F.Usmonov, 
H.Rashidovlar tomonidan yaratilgan 
filmlarda yaqqol namoyon bo‘ldi.

Mustaqillik yillarida yangi ijodiy 
izlanishlar samarasi sifatida yaratil-
gan bir qator filmlar hujjatli kino-
dagi tub burilishlar rivojini belgilab 
berdi.  Mavzu, janr va talqin jihati-
dan turlicha bо‘lgan “Ulug‘ ajdod-
lar”, “Istiqlol fidoyilari”, “San’atimiz 
fidoyilari”, “Tilga kirgan hujjatlar”, 
“Zamonamiz qahramonlari”, “Xalq 
yuragi”, “Matonat maktabi”, “Inson 
qadri”, “Vatan timsollari” “O‘zbekis-
ton san’ati darg’alari” kabi turkum 
filmlar xujjatli kino rivojiga xizmat 
qildi. Sо‘ngi yillarda yaratilgan huj-
jatli filmlarda tarixiy shaxslar hayoti 
va faoliyatini aks ettirish tendensiya-
si ustuvorlik qilmoqda.

Milliy kinematografiyaning ya-
ngi bosqichga kо‘tarilishiga keng 
yо‘l ochib, shu jumladan, ijodkorlar-
ning, shu о‘rinda yana bir bugungi 
kunning zamonaviy texnologiyala-



41 №04 2024

ridan foydalangan 
holda subjanrlar 
asosida yaratilgan 
Ruslan Saliyevning 
“О‘zbek raqsi afson-
lari” (2023y) filmi 
haqida ham qisqa-
cha tо‘xtalish о‘rin-
lidir. 

Mazkur film 
dunyoning nufuzli 
festivallarida muko-
fotlarni qо‘lga kirit-
di. Xususan, Kann, 
Parij, Nyu-York va 
Barselonadagi xal-
qaro kinofestival-
larda 7 ta sovrin 
bilan taqdirlandi. 
Bu albattta, har bir о‘zbekda g‘urur 
tuyg‘usini uyg‘otadi. Film “Nozanin” 
raqsi guruhining milliy musiqa sa-
dolari va qo‘shiq miks ko‘rinishidagi 
ijrosi bilan boshlanadi. Bu kompo-
zitsiya filmning nima haqidaligini 
bildirsa, zamonaviy texnik chiroqlar 
raqslarning effektini yanda kuchay-
tirgan. “Anor” o‘zbek millatining ifo-
dasi sifatida taqdim etilgan. Film 
matn orti nuqti, insonning tabiat 
bilan chambarchas bog‘liqligi kadr-
lardagi tabiat tasvirlari bilan davom 
etadi. Inson tug‘ilishi undagi jon-
zotlar, hayvonot va nabodat olami 
bilan aloqasi bevosita raqsning ilk 
ko’rinishlarini  paydo bo‘lishiga sa-
bab bo‘lgan. 

O‘zbek raqsining kelib chiqishi 
va u haqidagi aniq, tarixiy ma’lu-
motlar raqqosalarning raqsi fonida 
keltirilib, qadimiy ming yillik tarixga 
ega bo‘lgan sakkiz raqqosaning qu-
yosh shulalari ostidagi ijrosi buning 
ilk namunasi ekanligi ta’kidlangan. 

Shu o’rinda ishlatil-
gan maxsus effektlar, 
raqqosalarning qum-
ga aylanib yo‘q bo‘li-
shi bu qadimiy afsona 
ekanligiga ishoradir. 
Film o‘zbek teatrinig 
paydo bo’lishi haqi-
dagi tarixiy xronikal 
kadrlar bilan davom 
etadi. Bunda o’zbek 
raqsi asoschilari Yu-
sufjon qiziq Shakar-
janov, Tamaraxonim, 
Usta Olim  Kamilov, 
Muhitdin Qori-Yoqu-
bovlarning ijodi va 
chet el safarlari tarxiy 
xronikal foto va kadr-

lar hamda Muhitdin Qori-Yoqubov-
ning nabirasi Yelen Qori-Yoqubova 
intervyusi orqali aniq ma’lumotlar 
bilan taqdim etilgan. 

Xususan, 1925 yilda o‘zbek mu-
siqasi va raqsi guruhining Yevropa 
mamlakatlari bo‘ylab safari hujjat-
li animatsiya ko’rinishida taqdim 
etilgan. Ushbu janr bugungi kunda 
yangi texnologiyalarining kirib keli-
shi va animatsiya orqali Yevropada 
o’zbek san’atining qay tarzda na-
moyon etilganligi ko’rish mumkin. 
Bosh qahramonlar Tamaraxonim 
va Muhiddin Qori-Yoqubovning Pa-
rij, Berlin safarlari va dunyo tan ol-
gan raqqoslar Isadora Dunkanning 
Tamaraxonimning raqsdagi nozik 
harakatlariga lol qolgani, Muhiddin 
Qori-Yoqubov buyuk kompozitor 
Ramonov bilan uchrashuvi va un-
dan qoshiqlarini qayta ijrosini so‘ra-
ganlari fotokadrlar orqali ifodalan-
gan. 

Bu o‘rinda kadr orti  matnlar 

ISTIQLOL 
YILLARIDA 
BIOGRAFIK 
FILMLAR 
YARATISHGA 
BО‘LGAN 
MUNOSABAT 
О‘ZGARDI.



42

har bir jarayonni ta’riflash orqali ba-
yon etilgan. 1935 yildagi Londondagi 
Qirol Albert saroyida xalqaro folklor 
raqsi festivalida Qirolicha Mariyadan 
Tamaroxonim va Usta Olim Kamilov 
oltin medal oladi. Bu jarayon Tamaro-
xonim tomonidan xronikal kadrdagi 
intervyusi orqali aniq bayon etilgan. 
Shuningdek, Mukarrama Turg‘un-
boyeva va uning ijodiy faoliyati, “Ba-
hor” raqs ansambilining tashkil to-
pishi, har bir raqs maktablarinig 
qanday tashkil topganligi xronikal 
kadrlar va san’atshunoslar tarafidan 
tarixiy nazariy tahlil etilib dalillan-
gan. O’zbek raqsi Buxoro, Xorazm, 
Farg’ona maktablarininig tempera-
menti, ko’rinishlari tarixiy va zamo-

naviy raqslar  misolida  berilgan. 
Bugungi raqs san’atiga katta his-
sa qoshgan barcha raqs ustalari 
va afsonalari ta’rifi berilgan. Film 
har qanday yoshdagi tomosha-
binda faxr tuyg’usini uyg’otuvchi, 
o’zbek raqsi tarixini o‘rganish va 
uni shakllanishi, rivojlanishi, bu 
yo‘lda ijod qilgan vatanparvarlar 
hayotini va ularning qiyinchiligu 
zahmatlarini eng go‘zal tarzda 
taqdim etgan asardir. 

O‘zbek hujjatli kinosida о‘zi-
ga xos uslubi va yо‘nalishiga 
ega, о‘zining serqirra ijodi bilan 
sohaga yangi tendensiyalarni 
olib kirgan ijodkorlar qatorida is-
te’dodli va izlanuvchan rejissyor 
Sh.Mahmudovning ijodi alohida 
ajralib turadi. “Men san’at sifati-
da odamlarga, jamiyatga ta’sir 
qilishga qodir bо‘lgan hujjatli 
kinoning kuchiga ishonaman. 
Haqiqiy hujjatli kino rejissyori 
voqelikni shunchaki aks ettirib-
gina qolmay, о‘zining shaxsiy 

mualliflik olamini yaratadi va tomo-
shabinni shu olamga  olib kiradi”, - 
degan edi о‘z chiqishlarining birida 
Sh.Mahmudov[2].

Istiqlol yillarida biografik film-
lar yaratishga bо‘lgan munosabat 
о‘zgardi. Yanada aniqroq qilib ayt-
ganda, yangilanayotgan О‘zbekis-
tonda kinematografchilarda tanlash 
huquqi paydo bо‘ldi. Ilgarilari hujjatli 
filmlarga asos qilib olingan biografi-
yalar “kasbiy” bо‘linishlar qobig‘idan 
chiqib ketа olmasdi. Milliy madani-
yatimiz taraqqiyotiga ulkan hissa 
qо‘shgan, biroq hayoti fojiali yakun 
topgan buyuk shaxslar xotirasiga 
bag‘ishlangan asarlarning yuzaga 
kelishi ham davr sharofatidandir. 

O’ZBEK RAQSI 
BUXORO, XORAZM, 
FARG’ONA 
MAKTABLARININIG 
TEMPERAMENTI, 
KO’RINISHLARI 
TARIXIY VA 
ZAMONAVIY 
RAQSLAR  
MISOLIDA  
BERILGAN. 



43 №04 2024

FOYDALANILGAN ADABIYOTLAR:

[1]. Teshaboyev J. Film - portretlar.О‘zbekiston hujjatli kinosi. -T.: Art flex, 
2008. 29-b.

[2]. О‘zbekiston Respublikasi Prezidenti matbuot xizmati 2017-yil 4-av-
gustdagi bayonotidan. https://president.uz/uz/lists/view/856;

[3]. Haytmatova S. Ijodiy portretlar. Hujjatli filmlar katalogi. // О‘zbekis-
ton hujjatli kinosi: Mustaqillik davri. 1991-2007-yillar. -T.: Art flex, 2008. 69-b.

[4]. Abulqosimova X, Haytmatova S. Film tomoshabin uchun yaratila-
di (Hujjatli kino haqida о‘ylar)  // О‘zbekiston adabiyoti va san’ati gazetasi, 
2007, 4-son.

[5]. Hasanov.B. Mustaqillik davridagi hujjatli kino. /O‘zbekiston hujjatli 
    kinosi:Mustaqillik davri. 1991-2007 yillar. Tuzuvchi S.Haytmatova;-T.,    
   “Art Fleks”, 2008.-5 bet.

98

FOYDALANILGAN ADABIYOTLAR

1. Azizov O. Tilshunoslikka kirish. ‒ Toshkent: Fan, 1996.
2. Begmatov E. Hozirgi o‘zbek adabiy tilining leksik qatlamlari. – Toshkent: 

Fan, 1985.
3.  Nurmonov A. Tanlangan asarlar. 1-jild. –T.: Akademnashr, 2012.
4. Saidxonov M.  Aloqa-aralashuv va imo-ishoralar. –T.: Fan, 2008.
5. Safarov SH. Pragmalingvistika. - Toshkent: O‘zbekiston Milliy ensiklope-

diyasi, 2008.
6. Серл Дж.Р. Классификация иллокутивных актов // Новое в 

зарубежной лингвистике. Вып. 17: Теория речевых актов. – М., 1986. 
7. Остин Дж.Л. Слово как действие // Новое в зарубежной лингвистике. 

Вып. 17: Теория речевых актов. – М., 1986. 
8. Hakimov M. O‘zbek tilida matnning pragmatik talqini: Filol. fan. dokt. ... 

diss. – Toshkent, 2011.  
9.  Qurbonova M. Bolalarga xos nutqiy akt turlarining pragmalingivistik 

tahlili // Xorijiy filologiya. – Samarqand, 2016. 4-son. 
10.  Erkin A’zam. Pakananing oshiq ko‘ngli. Kinoqissa. – T., 2001. 
11.  Erkin A’zam. Anoyining jaydari olmasi. Kinoqissa. – T., 2001. 

96



44

Abstract. Music is a fundamen-
tal aspect of the human experience, 
deeply intertwined with our cogni-
tive and social capacities. Its crea-
tion and appreciation draw upon a 
complex interplay of cognitive pro-
cesses, including those involved in 
numeracy, language, and spatial 
perception. Beyond its cognitive un-
derpinnings, music serves a critical 
social function, fostering connec-
tion, shared meaning, and imagina-
tive exploration. As a spontaneous 
and inherently human behavior, 
music reflects the evolution of our 
brain's communicative abilities. By 
bridging cultural divides and evok-
ing shared experiences, music plays 
a pivotal role in shaping our sense of 
self within a social context. that we 
delve into the intricate relationship 
between music, neuroscience, and 
human behavior to illuminate the 
profound impact of music on our 
lives and its development to our re-
cent days which lead to all this inter-
section between many culture’s and 
produce this eventfully recent mu-
sic from ancient Egyptian music till 
the Arabic melodies and integrate 
east with the west and its impact on 
the culture level In a comparative 
analysis of Egyptian and Uzbek mu-
sic, positing the Silk Road as a piv-
otal conduit for cultural exchange. 
By examining shared rhythmic 
foundations, melodic structures, 
instrumental ensembles, and so-
ciocultural contexts, the research 
illuminates the complex interplay 
between these musical traditions. 
While acknowledging the limita-
tions of definitive proof regarding 
direct musical transmission along 
the Silk Road, the study presents 
compelling evidence of shared 

MUSIC UPRAISING 
FROM THE 
ANCIENT 
EGYPTIANS TO 
THE PRESENT DAY 
AND THE IMPACT 
OF CULTURAL 
EXCHANGES ON 
ITS DEVELOPMENT 
(THE SILK ROAD 
UZBEKISTAN AS A 
CASE STUDY)
Manar Abdalsalm ELDEIB,  

Academic researcher at 
Alexandria University



45 №04 2024

In a culture as full of religious rit-
uals as ancient Egypt, music tends 
to be a significant part of every-
day life. With countless wall murals 
showing musicians playing while 
dancers danced and others stood 
off and watched. Instruments have 
been unearthed as well. But, de-
spite knowing how they played, the 
ancient Egyptian music itself (the 
notes, the composition) is wholly 
unknown to us. 

Music was as important in an-
cient Egypt just as it is today. This 
was especially true during Egyptian 
dynasties when pharaohs were es-
tablished. It is around this time that 
many historians have discovered 
music in many parts of every day 
Egyptian life. The prove of all this 
musical Instruments, through the 
study of hieroglyphs, researchers 
have learned that there were many 
ancient Egypt musical instruments. 
There are depictions of instruments 
of all kinds, including string, wind 
and percussion. The hieroglyphs 
writing also show those listening to 

music clapping their hands along 
with the performances. 

Music development crosses
centuries
The exchange of musical ideas 

dates back to ancient civilizations. 
In Mesopotamia, for instance, the 
convergence of different cultures 
led to the development of new mu-
sical instruments and scales. Simi-
larly, in ancient Egypt, music played 
a crucial role in both sacred and sec-
ular life, with influences seen from 
neighboring regions like Nubia. 

The Greeks and Romans, known 
for their expansive empires, also 
played a significant role in musical 
exchange. Greek music theory, for 
example, influenced Roman mu-
sic, which later spread throughout 
their empire, impacting the musi-
cal traditions of various European 
and Middle Eastern cultures. With 
the side of trade movement which 
came later. 

The Silk Road and Its Impact
on Musical Diversity
The Silk Road, a network of trade 

routes connecting the East and 
West, was not just a path for the 
exchange of goods but also ideas, 
including music. This network fa-
cilitated the movement of instru-
ments, melodies and musical styles 
across continents. Instruments like 
the lute traveled from Arab coun-
tries to Europe, evolving into the 
European lute, which played a sig-
nificant role in Renaissance music. 
Similarly, Central Asian instruments 
and musical styles found their way 
to China, enriching its musical her-

musical elements that suggest 
a strong possibility of cultural 
cross-pollination. This research 
contributes to the broader field 
of comparative musicology by 
offering a nuanced understand-
ing of the dynamic relationship 
between music, culture, and his-
torical context. 

Key words: music, cognition, 
social interaction, neuroscience, 
human behavior Egyptian & uz-
bek music, Silk Road, compar-
ative musicology, cultural ex-
change.



46

itage. The interaction along the Silk 
Road created a unique blend of 
sounds, reflecting a rich tapestry of 
cultural intermingling.  Depictions 
of Arm Movements One theory that 
developed among facts about mu-
sic in ancient Egypt, one that has 
been largely disproved, was that 
depictions of arm movements in 
hieroglyphics were used to com-
municate pitch to the musicians. 
However, recent research indicates 
that the arm movements were sim-
ply responses to songs today where 
people raise their arms and move in 
time with the music. 

It is possible that in some of the 
depictions, the arm movements 
may be indicating where a musi-
cian should start or stop, but in all 
likelihood they are just people en-
joying a song. One Terracotta fig-
urine found by archaeologists may 
depict music notes, but there is not 
much more than a few horizontal 

lines crossed by vertical strokes. It 
is not until the Greek Period that 
a papyrus with musical notations 
was discovered, but the music and 
notes are Greek, not Egyptian. 

There is no doubt that music 
played an important part of ancient 
Egypt, even prior to the end of the 
Persian rule. With musical instru-
ments found in tombs that have 
been inscribed with the names 
of gods and goddesses, as well as 
depictions in hieroglyphics of mu-
sicians, singers and dancers, it ap-
pears that music has been a part 
of daily life for thousands of years. 
Songs were played during religious 
ceremonies and even in the tombs 
after people died. Like today, songs 
were heard while people worked, 
for royalty in palaces and even on 
battlefields during times of war. 

As ancient Egyptians conquered 
other cultures, their tastes adapt-
ed to those of the new lands, and 
new sounds were introduced. In 
fact, Egyptians did not note music 
prior to the Greco-Roman period, 
indicating that it was not an impor-
tant part of daily life until the end 
of the Persian rule. (1) Ancient Egyp-
tian music and singing The ancient 
Egyptians were exceptional in many 
facets of life, including engineering, 
agriculture, industry, medicine, and 
so on. They were also exceptional 
in music, producing unique mu-
sic that set them apart from other 
cultures. All the major categories of 
musical instruments (percussion, 
wind, stringed) were represent-
ed in paranoiac Egypt. Percussion 
instruments included hand-held 
drums, rattles, castanets, bells, and 

AS ANCIENT 
EGYPTIANS 
CONQUERED OTHER 
CULTURES, THEIR 
TASTES ADAPTED 
TO THOSE OF THE 
NEW LANDS, AND 
NEW SOUNDS WERE 
INTRODUCED.



47 №04 2024

the sistrum--a highly important rat-
tle used in religious worship. Hand 
clapping was used as a rhythmic 
accompaniment too. Wind instru-
ments included flutes (double and 
single, with reeds and without) and 
trumpets. Stringed instruments 
included harps, lyres, and lutes-
plucked rather than bowed. Instru-
ments were frequently inscribed 
with the name of the owner and 
decorated with representations of 
the goddess (Hathor) or god (Bes) 
of music. Both male and female 
voices were also frequently used in 
Egyptian music. 

The inscriptions and images 
etched on the walls of the Old King-
dom rulers' tombs demonstrate 
how early the Egyptians were aware 
of music during the Pharaonic era. 
It was used in many facets of life, 
though funerary (in orphanages 
and funeral rites for the dead) and 
slightly more religious (in temples) 
contexts. also employed it in his 
day-to-day activities for amuse-
ment, singing, and messing with 
people's heads of agricultural fields 
played by instruments that are still 
in use today, like the flute, and may-
be with tunes that are reminiscent 
of the melancholy tunes the flute 
plays nowadays. 

Additionally, Egyptian used it 
to announce marriage ceremonies 
and to assemble people for pleas-
ant events. It was accompanied by 
singing, dancing, and a variety o 
f musical instruments, including 
wind, percussion, and string. It also 
added a sense of joy and gladness 
the former kingdom . They used to 
sing religious hymns, which were 

chanted during funeral and reli-
gious prayers within the temples. 
In the social lives of the populace 
as well as at royal events, singing 
and dance were common on both 
religious and secular occasions. To 
show the extent of the Egyptians’ 
appreciation for music, there was a 
god of music and love among the 
ancient Egyptians, which was the 
god Hehepta, and she was a god 
with the head of a cow to express 
fertility and prosperity in ancient 
Egypt. When looking at the ancient 
Egyptian civilization, we find that 
the first to invent musical instru-
ments were the ancient Egyptians. 
The first instrument invented was 
the Egyptian harp, which was called 
the musical instrument of the gods 
who played it for the pharaohs and 
priests. With the cultural and com-
mercial openness, military wars, 
and so on, musical instruments 
were transferred to the Romans, 
who developed them greatly to suit 
their artistic sense, language, civili-
zation, and customs. 

Here we see clearly that orches-
tration and musical instruments 
are not only for playing, but they are 
also a means of conveying and ex-
pressing the general taste of each 
region, demographically, socially, 
and humanely and throw decades 
(2). The highest status for a musi-
cian in ancient Egypt was for tem-
ple musicians as playing music for 
a particular god or goddess placed 
someone in a high position in the 
culture. In addition, musicians who 
played for the royal family were also 
held in high regard as were gifted 
singers. Musicians who acted as 



48

entertainment, even for royalty, at 
parties and festivals, were lower on 
the social scale than those who per-
formed regularly in palaces or tem-
ples. There is very little information 
on amateur musicians in ancient 
Egypt which indicates that it was 
not considered favorable to achieve 
musically unless the individual was 
a professional. Music was an impor-
tant part of many ceremonies in 
the Egyptian culture with many in-
scriptions of songs found in tombs 
to be sung to the accompaniment 
of harps. Researchers believe that 
the songs found in the tombs were 
more than likely sung by priests and 
priestesses. 

Clapping of hands during sing-
ing was an integral part of the cul-
ture during ancient Egypt, consid-
ered sacred. In some professions, 
such as grinding corn, those per-
forming the task would chant, or 
sing, praises to the master of the 
house Musicians in Ancient Egypt 
Exchange movements and cultural 
cooperation have always been the 
result of many intertwined process-
es that have brought different peo-
ples, traditions and other races clos-
er together. The greatest evidence 
of this exchange between the Mid-
dle East and the Silk Road was for 
several reasons, the most important 
of which were trade exchanges, his-
tory and the rich cultural heritage 
of both of them. Also, the closeness 
due to religions and languages, all 
of which created a special taste of 
cultural customs, language, music, 
artistic sense and architecture as 
well, which strongly found similari-
ties between them and differences 

that express the absolute identity of 
both regions. The Transformation of 
instruments Across Cultures Plot-
ting a precise line of influence from 
East to West is a major challenge. 
Where we can almost certainly 
trace Eastern elements with West-
ern culture is in changes in instru-
ments. It is thought that a consid-
erable number of new instrumental 
innovations arose as a result of this 
cross-cultural influence. 

Instruments such as the Oud 
that evolved into the Lute. The 
humble tambourine derived from 
the Riqq , and of course, the bowed 
Rebec. These instruments added 
significant possibilities for musi-
cians and composers alike with 
this development, the instruments 
themselves and the melodies de-
veloped, and we see the influence 
of the East on Chinese civilization, 
which enriched it with many melo-
dies that expressed and flourished 
in Chinese and Asian arts. Also, the 
influence of some instruments, 
such as the flute, on Europe and its 
great development, which enriched 
various musical compositions and 
pieces. (3) With the impact of silk 
road it have a deeper effect into the 
striking similarities between Egyp-
tian and Uzbek music, proposing 
the Silk Road as a catalyst for these 
shared musical elements. By exam-
ining rhythmic structures, melodic 
practices, instrumental ensembles, 
and the sociocultural contexts of 
these musical traditions, this aims 
to illuminate the complex inter-
play between music, culture, and 
identity. Instrumental Echoes: A 
Symphony of Exchange The instru-



49 №04 2024

mental ensem-
bles of Egypt 
and Uzbekistan, 
while possess-
ing unique char-
acteristics, also 
share striking 
similarities. The 
oud, a quintes-
sential Arabic in-
strument, finds 
its counterpart 
in the Uzbek 
do'mbra, both 
serving as pri-
mary melodic 
vehicles. Simi-
larly, the ney, a 
flute common 
to both cultures, 
highlights the 
c r o s s - c u l t u r a l 
diffusion of aer-
ophones. Per-
cussion instru-
ments, such as 
the daf and dayereh, further un-
derscore the shared emphasis on 
rhythmic foundations. The Silk Road 
provided a fertile ground for the ex-
change of instruments and instru-
mental techniques. As musicians 
encountered new instruments and 
performance practices, they incor-
porated these elements into their 
own musical traditions, enriching 
the overall musical landscape. 

The presence of similar instru-
ments in both Egypt and Uzbeki-
stan suggests a dynamic process of 
cultural borrowing and adaptation. 
Socio-Cultural Implications The 
shared musical elements between 
Egypt and Uzbekistan extend be-

yond the realm 
of aesthetics and 
technique. Music 
has played a vital 
role in shaping 
the social fabric, 
cultural identity, 
and spiritual life 
of both societies. 
The use of music 
in religious ritu-
als, celebrations, 
and commu-
nal gatherings 
u n d e r s c o r e s 
its power as a 
unifying force. 
While the spe-
cific functions 
of music may 
vary between 
the two cultures, 
the underlying 
principle of mu-
sic as social and 
cultural glue re-

mains constant. The Silk Road, as a 
catalyst for cultural exchange, facil-
itated the sharing of musical ideas 
and practices, contributing to the 
development of shared aesthet-
ic values and social functions The 
historical background of musical 
cross-cultural influences reveals a 
world that has always been interwo-
ven. The vibrant fusion of musical 
genres that has continued to de-
velop and enhance our shared cul-
tural history was made possible by 
these early contacts. May be origi-
nating from the Silk Road. Harmon-
ic and Modal Associations There 
are interesting similarities between 
both cultures' melodic traditions. 

AS MUSICIANS 
ENCOUNTERED NEW 
INSTRUMENTS AND 
PERFORMANCE 
PRACTICES, THEY 
INCORPORATED 
THESE ELEMENTS 
INTO THEIR 
OWN MUSICAL 
TRADITIONS, 
ENRICHING THE 
OVERALL MUSICAL 
LANDSCAPE. 



50

Both Egyptian and Uzbek mu-
sic frequently employ microtones, 
sometimes known as quarter tones, 
which give the music a distinctive 
and moving feel. Despite having 
different qualities, the modal sys-
tems are all cyclical and emphasize 
melodic elaboration. The Uzbek 
maqom lineage bears similarities to 
the Arabic maqam system, which 
features complex melodic rhythms. 

These similar melodic compo-
nents suggest that there may have 
been musical trade along the Silk 
Road.Instrumental Parallels Conclu-
sion The intricate relationship be-
tween Egyptian and Uzbek music 
offers a compelling case study for 
understanding the impact of the 

Silk Road on cultural exchange. By 
examining shared rhythmic founda-
tions, melodic practices, and instru-
mental ensembles, this study has 
demonstrated the profound influ-
ence of this ancient trade route on 
the development of these musical 
traditions. Future research should 
delve deeper into specific musical 
genres, performance practices, and 
the role of oral tradition in preserv-
ing these shared musical heritages. 
By unraveling the complex tapestry 
of musical influences, we can gain a 
richer appreciation for the intercon-
nectedness of human cultures and 
the enduring power of music as a 
universal language.

REFERENCE:

1. Atkinson, Q. D. & Gray, R. D. Curious parallels and curious connec-
tions—phylogenetic thinking in biology and historical linguistics. Syst. Biol. 
54, 513 –526 (2005) 

2. Atkinson, Q. D. Phonemic diversity supports a serial founder effect 
model of language expansion from Africa. Science 332, 346–349 (2011) 

3. The Cross-Cultural Influences in Classical Music: East Meets West Feb 
14, 2024 by Dr Justin Wildridge 

4. Barton R. A. (2006). Primate brain evolution: integrating comparative 
neurophysiological and ethological data. Evol. Anthropo

98

FOYDALANILGAN ADABIYOTLAR

1. Azizov O. Tilshunoslikka kirish. ‒ Toshkent: Fan, 1996.
2. Begmatov E. Hozirgi o‘zbek adabiy tilining leksik qatlamlari. – Toshkent: 

Fan, 1985.
3.  Nurmonov A. Tanlangan asarlar. 1-jild. –T.: Akademnashr, 2012.
4. Saidxonov M.  Aloqa-aralashuv va imo-ishoralar. –T.: Fan, 2008.
5. Safarov SH. Pragmalingvistika. - Toshkent: O‘zbekiston Milliy ensiklope-

diyasi, 2008.
6. Серл Дж.Р. Классификация иллокутивных актов // Новое в 

зарубежной лингвистике. Вып. 17: Теория речевых актов. – М., 1986. 
7. Остин Дж.Л. Слово как действие // Новое в зарубежной лингвистике. 

Вып. 17: Теория речевых актов. – М., 1986. 
8. Hakimov M. O‘zbek tilida matnning pragmatik talqini: Filol. fan. dokt. ... 

diss. – Toshkent, 2011.  
9.  Qurbonova M. Bolalarga xos nutqiy akt turlarining pragmalingivistik 

tahlili // Xorijiy filologiya. – Samarqand, 2016. 4-son. 
10.  Erkin A’zam. Pakananing oshiq ko‘ngli. Kinoqissa. – T., 2001. 
11.  Erkin A’zam. Anoyining jaydari olmasi. Kinoqissa. – T., 2001. 

96



51 №04 2024

IBROHIM
YUSUPOV 
VERSIYADAGI 
«SPARTAK» 
BALETI
Irina SULTONGIROVA, 

O‘zbekiston davlat 
xoreografiya akademiyasi
katta o‘qituvchisi

Annotatsiya. Maqola O‘zbe-
kistonda xizmat ko‘rsatgan artist 
Ibrohim Yusupov rejissyori Aram 
Xachaturyanning “Spartak” baletini 
sahnalashtirish tarixiga bag‘ishlan-
gan. Bu spektakl I.Yusupovning Ali-
sher Navoiy nomidagi Davlat akade-
mik katta teatri sahnasida xoreograf 
sifatidagi ilk mustaqil ishi bo‘ldi.

Kalit so‘zlar: baletmeyster, di-
rijyor, xoreografiya, g‘oya, mavzu, 
harakat, spektakl, ssenografiya, ob-
raz, qahramon.Irina Radikovna Sul-
tangirova

Аннотация. Статья посвяще-
на истории сценического вопло-
щения балета «Спартак» Арама 
Хачатуряна в постановке заслу-
женного деятеля искусств Уз-
бекистана Ибрагима Юсупова. 
Данный спектакль стал первой 
самостоятельной балетмейстер-
ской работой И.Юсупова на сце-
не Государственного академи-
ческого Большого театра имени 
Алишера Навои.

Ключевые слова: балетмей-
стер, дирижёр, хореография, 
идея, тема, действие, постановка, 
сценография, образ, герой.

Annotation. The article is de-
voted to the history of the stage 
embodiment of the ballet “Sparta-
cus” by Aram Khachaturian, staged 
by the Honored Artist of Uzbekistan 
Ibrahim Yusupov. This performance 
became I. Yusupov’s first independ-
ent choreographer’s work on the 
stage of the State Academic Bolshoi 
Theater named after Alisher Navoi.

Key words: choreographer, 
conductor, choreography, idea, 
theme, action, staging, scenogra-
phy, image, hero.



52

XX asrning ikkinchi yarmi – XXI 
asr boshlaridagi Oʻzbekiston ba-
let sanʼati tarixida taniqli balet ar-
tisti, baletmeyster va oʻqituvchi, 
Oʻzbekistonda xizmat koʻrsatgan 
artist Ibrohim Yusupov yorqin iz 
qoldirdi. O‘zining mashhur salafla-
ri va ustozlari – Muxiddin Qori-Yo-
qubov, Tamaraxonim va Mukarram 
Turg‘unboevalar, shuningdek, rus 
balet maktabi ustalari – E.Obuxova, 
V.Gubskaya, Z.Afanasyeva, Ibrohim 
Yusupovlar an’analarini davom etti-
rib, ijodiy boyitdi. milliy balet san'ati 
rivojiga qo‘shgan hissasi. Uning Ali-
sher Navoiy nomidagi Katta teatr 
sahnasida qoʻygan balet spektakl-
lari Oʻzbekiston oʻzbek teatr va raqs 
sanʼati tarixida muhim voqea boʻldi.

Alisher Navoiy nomidagi Dav-
lat akademik katta teatri sahna-
sida Ibrohim Yusupovning balet-
meyster sifatidagi ilk mustaqil ishi 
A.Xachaturyanning “Spartak” baleti-
ni spektakl qilish bo‘lib, uni 1967-yilda 
baletmeyster ishlay boshlagan. Ush-
bu spektakl uning ijodiy tarjimai ho-
lida alohida bosqich bo‘lib, o‘ziga xos 
kasbiy yetuklik sinovi, keng ko‘lam-
li balet asarlarini sahnalashtirishda 
“kuch sinovi” bo‘ldi.

I.Yusupov asar ustida ishlaganini 
eslab, ko‘plab intervyularida spektakl 
uning uchun jiddiy ijodiy sinovga ay-
langanini qayta-qayta ta’kidlagan. 
Respublikamiz musiqa va teatr ja-
moatchiligi, mahalliy ommaviy ax-
borot vositalari yangi balet spektakli 
ustida olib borilayotgan ishlar jarayo-
niga katta qiziqish bildirdi, mashg‘u-
lotlarni diqqat bilan kuzatib bordi.

Birinchidan, bu musiqiy mate-
rial bo‘lib, xoreograf tom ma'noda 
«hayajonlanib» qoldi. Ikkinchi-

dan, A.I.Xachaturyan oʻz baletini 
Oʻzbekistonda ishlab chiqarganidan 
xabar topib, shaxsan Toshkentga kel-
di va mashgʻulotlarda qatnashdi.

Premyeradan biroz avval katta 
ekranda Gollivudning “Spartak” fil-
mi namoyish etildi va bu tomosha-
binlarda katta qiziqish uyg‘otdi. Shu 
bilan birga, bu Toshkent spektakli-
ning o‘ziga xos reklamasiga aylan-
di. Natijada, spektakl uchun barcha 
chiptalar premyeradan ancha oldin 
sotilgan.

Spektaklning musiqiy rahbari va 
dirijyori Muxtor Ashrafiy edi. Spek-
takldagi bosh rollarni chinakam ajo-
yib yakkaxonlar jamoasi raqsga tush-
di. «Spartak» - Vitaliy Vasilev, Aegina 
- Bernara Karieva, Frigiya - Galiya Iz-
mailova. I.Yusupovning o‘zi Garmo-
diy partiyasini raqsga tushirgan.

Mutaxassislar va tomoshabin-
larning e'tirofiga sazovor bo‘lgan 
yaxshi sahnalashtirilgan spektakl, 
qoida tariqasida, xoreograf bosh-
chiligidagi butun ishlab chiqarish 
jamoasining samarali hamkorligi va 
sa'y-harakatlari natijasidir. Xoreograf 
ham bastakor bilan hamkorlik qilish 
imkoniyatiga ega bo‘lsa, bu rejissyor 
uchun katta muvaffaqiyat.

Ishlab chiqarish ishlari davomida 
Aram Ilich Xachaturyanning Tosh-
kentga tashrifi O‘zbekiston mada-
niy hayotida muhim voqea bo‘ldi. 
Gap shundaki, I.Yusupov “Spartak” 
baletini Yuriy Grigorovich Moskvada 
sahnalashtirganidan bir yil avvalroq 
sahnalashtirgan. Mashg'ulotlarda 
qatnashayotganda, bastakor ba'zi 
raqamlarga o‘zgartirishlar kiritdi. 
A.I.Xachaturyan ishlab chiqarishning 
barcha tafsilotlarini o‘rganib chiqdi. 
Ibrohim Yusupov eslaganidek, re-



53 №04 2024

petisiyalarning 
birida u uzoq 
vaqt davomida 
Muxtor Ashrafiy-
ga orkestrning 
asosiy orkestr 
e p i zo d l a r i d a n 
birini qanday ijro 
etishi kerakligini 
ko‘rsatib berdi. 
Dirijyorning o‘zi-
ga xos tushun-
chasi bor edi, 
keyin Aram Ilch 
M . A s h r a f i y g a 
y a q i n l a s h i b , 
do‘stona tarzda 
dedi: “Muxtor, siz 
bastakor, men 
esa bastakor-
man. Sen dirij-
yorsan, men esa 
dirijyorman. Siz 
xalq artistisiz, 
men esa xalq ar-
tistiman. Ammo 
men, axir, Xa-
chaturyanman 
va bu mening 
baletim.» [4.c.16.]

Balet premyerasi katta muvaffa-
qiyat bo‘ldi. A. Slonimning so‘zlariga 
ko‘ra, keyinchalik «Yuriy Nikolaevich 
Ibrohim Yusupov baletidagi ba'zi 
sahnalar o‘z spektaklidan ko‘ra qizi-
qarliroq ekanligini tan oldi». [5.]  

Yuqorida aytib o‘tganimizdek, bosh 
qahramonlarning rollarini Bernara Ka-
rieva va Galiya Izmailovalar ijro etgan. 
Bernara Karieva ijrosidagi “Frigiya” ba-
lerina tomonidan yaratilgan eng yax-
shi sahna obrazlaridan biri ekanligiga 
alohida e’tibor qaratish lozim. Buning 
uchun rassomning iste'dodli individu-

alligini his qilish 
va uning potent-
sial qobiliyatla-
rini rivojlantirish 
uchun qanday 
sharoit yaratishni 
bilishini ko‘rsat-
gan xoreografga 
katta hurmat bor. 
Va shunga qara-
may, qahramon 
obrazini yaratish-
da asosiy hissa 
Bernara Karie-
vaga tegishli. Bu 
L.A.Avdeevaning 
tadqiqotida ba-
tafsil bayon etil-
gan. [3.]

Bernara Ka-
rievaning “Fri-
giya” asari epik 
miqyosdagi per-
sonaj bo‘lib, uni 
ijro etish ancha 
qiyin. Frigiya bi-
rinchi pardada, 
keyin epizodik 
tarzda ikkinchi 

pardada namoyon bo‘ladi va faqat 
uchinchi va to‘rtinchi pardada u to‘-
liq hajmli, ta'sirli raqsga ega. Frigiya 
rolida Bernard Karieva o‘zining aso-
siy aktyorlik sifati bilan tomoshabinni 
o‘ziga tortadi - balet raqqosasi uchun 
kamdan-kam uchraydigan shiddatli 
tuyg'uning to‘liqligi, eshitiladigan va 
ko‘rinadigan his-tuyg'ularning pul-
satsiyasi, g'ayrioddiy vazmin, fojiali 
jozibali, hattoki birinchi davrdagi kes-
kin keskinlikda ham. sahnada oxirgi 
ko‘rinishga qadar.

Spartak bilan birinchi uchrashuv, 
ikki oshiqning asirlikdagi uchrashu-

MUTAXASSISLAR VA 
TOMOSHABINLARNING 
E'TIROFIGA SAZOVOR 
BO‘LGAN YAXSHI 
SAHNALASHTIRILGAN 
SPEKTAKL, QOIDA 
TARIQASIDA, 
XOREOGRAF 
BOSHCHILIGIDAGI 
BUTUN ISHLAB 
CHIQARISH 
JAMOASINING 
SAMARALI 
HAMKORLIGI VA 
SA'Y-HARAKATLARI 
NATIJASIDIR.



54

vi. Ulkan, o‘tib bo‘lmaydigan panjara 
- Frigiya va Spartak o‘rtasidagi devor 
kabi. Qo‘llarning engil teginishlari 
bilan etkazilgan umidsizlik faryodi, 
temir panjaralar bilan chizilgan tegi-
nishlar. Va yana - his-tuyg'ular, fikrlar, 
tananing keskinligi.

Krassdagi ziyofat, patritsiylar va 
patrisiy ayollar, hayotdan mamnun 
va atrofdagi hamma narsaga befarq 
bo‘lmagan marmar divanlarda o‘tiri-
shardi. O‘nlab go‘zal qul raqqosalari 
o‘z vatanlari haqidagi xotiralarning 
allegorik raqsini ijro etadilar. Quvnoq 
satirlar va satiralar raqsga tushisha-
di, Frigiyani dumaloq raqsga jalb qi-
lishadi. Va yana, Dionisian raqsining 
mast ovozlari orasida nola eshitiladi. 
Binafsha va och ipak xitonlarning 
yorqin ranglari kul ranglarining engil 
tumanlari bilan qoplangan Frigiya 
qiyofasini uzoqlashtiradi, ta'kidlaydi 
va ta'kidlaydi. Frigiya dumaloq raqs 
harakatlariga, xuddi unutilgandek, 
ruhiy og'riq, jirkanish va uyatdan tora-
yib, javob beradi. Qo‘pollik ko‘zlariga 
qarash uyat, hayvonlarning ehtiros-
larining beparvolik va gumanoidlar 
uchun uyat. Frigiya tanasining ha-
rakatlari buzilib, ularda yolg'izlikdan 
umidsizlikni his qilish mumkin. Bu 
raqs-nola, bu raqs-nido quvnoq du-
maloq raqsga qarama-qarshi bo‘lib 
tuyuladi.

Va nihoyat, Frigiya va Spartak o‘r-
tasidagi so‘nggi uchrashuv bo‘lib 
o‘tadi. Sahnada xuddi keng maydon-
da chodir tikilgan. Spartakning jangi 
oldidan dahshatli, sokin tun keladi, 
u uchun oxirgi va fojiali jang. Frigi-
yaning raqsi o‘zgaradi - u notekis, 
shoshqaloq, impulsiv bo‘lib qoladi, 
go‘yo qahramon o‘z sevgilisini abadiy 
yo‘qotishdan oldin unga qarashga, 

uning yonida o‘tkazgan so‘nggi lah-
zalar xotirasini uzaytirishga harakat 
qilmoqda. Spartak sevgilisiga qo‘li-
ni cho‘zdi va u ikki bilak bilan uning 
bilaklarini mahkam siqib, bukilmas 
gavdasini yon tomonga tashladi. U 
go‘yo poshnali tuflisining poshnalari 
bilan yerga yopishib olgandek, qay-
ta-qayta aylanib, to‘xtab qolishga, 
sevganini mahkam ushlashga, o‘lim 
xavfidan ogohlantirishga harakat qi-
ladi. Ammo Spartak ketadi.

Tungi osmonning qora gumbazi. 
Sahnada zulmat hukm surmoqda. 
O‘ldirilgan qullarning jasadlari atrof-
ga sochilib yotibdi. Frigiya ulardan 
birida Spartakni taniydi va tiz cho‘-
kib, o‘ldirilgan sevgilisining sajda qil-
gan tanasi oldida muzlab qoladi. Bu 
manzara tomoshabinlar tomonidan 
fidoyilik yodgorligi, asrlar va avlodlar 
osha ayol sevgisining haqiqiy jasorati 
sifatida qabul qilindi.

Frigiya qismi o‘zining dastlabki 
cho‘qqisida Bernara Karieva uchun 
juda murakkab edi. Tomoshabin-
ga butun ichki his-tuyg'ular va tajri-
balarni etkaza olish uchun balerina 
nafaqat xoreografik ekspressivlikka 
ega bo‘lishi kerak edi. Tomoshabinlar 
Bernara Karieva obrazi boshidan ke-
chirgan his-tuyg'ularning samimiy-
ligiga ishonishlari uchun u aktyorlik 
haqida asosiy tushunchaga ega bo‘-
lishi kerak edi. [3, c.34.]

«Spartak» spektaklidagi bir xil da-
rajada murakkab obrazni Egina roli-
ni ijro etgan Galiya Izmailova gavda-
lantirgan. Ibrohim Yusupov talqinida 
Elina roli murakkab xarakterning ya-
ngi qirralarini oldi. Galiya Izmailova 
tomonidan ijro etilgan Elinaning xo-
reografik obrazining kuchliligi shun-
daki, u «sentimental drama» qahra-



55 №04 2024

moni rolini o‘ynagan. Bu qandaydir 
mavhum qahramonning roli emas 
edi. G.Izmoilova muayyan baletning 
muayyan qismini raqsga tushirgan. 
Balerina «ayyor, qat'iyatli, shafqat-
siz, shafqatsiz, shafqatsiz patrisian, 
mag'rur va sovuq, oddiy va norozi 
obrazini yaratib, yorqin mukammal-
likka erishdi. Izmoilovaning Eginasi 
injiq ham, jozibali ham emas, u faqat 
masxara qiladi, masxara qiladi, xush-
muomala sifatida o‘zining yuqori 
bahosidan faxrlanadi. U rejalashtiril-
gan fitnaga berilib ketmaydi, aksin-
cha, qattiq va xotirjamlik bilan uning 
ipiga ergashadi, chunki u ehtirosli 
emas, shafqatsizdir. [2, c.29.]

Elinaning o‘z navbatida, Galiya Iz-
mailova raqsining texnik xususiyat-
lari osongina ko‘rinib turardi, chunki 
uning raqsi o‘ziga jalb etmaydi yoki 
sehrlamaydi, balki sahnaning se-
mantik ma'nosini belgilaydi va xa-
rakter xususiyatini belgilaydi. «Uning 
raqsi chaqqon, quruq, keskin, ammo 
tanaffussiz, ifodasiz, to‘xtovsiz hara-
katida bir tekis, ehtimol, o‘ziga xos 
statikdir.» [2, c.30.]  

Spartakda, boshqa balet spek-
takllarida bo‘lgani kabi, Galiya Izmoi-
lova raqsining eng yaxshi texnik fazi-
latlari ochib berildi, bu uning o‘ziga 
va san'atiga bo‘lgan yuqori talablari, 
xoreografik obrazni gavdalantirish 
ustidagi mashaqqatli va puxta meh-
nati natijasida erishgan. Balet raqqo-
salarining so‘zlashuv terminologiya-
sida bu «po‘lat barmoq», qat'iyatlilik, 
quyma poza va baletda «balon» deb 
ataladigan narsa - parvoz paytida 
pozani tuzatish qobiliyati. Albatta, 
Galiya Izmoilovaning parvozdagi bu 
yengilligi ortida ijro texnikasini tako-
millashtirish, har bir sakrash, har bir 

aylanishning aniqligi bo‘yicha katta 
hajmdagi ishlar yashiringan.

«Spartak» juda uzoq sahna hayo-
tiga ega. – Alisher Navoiy nomidagi 
Katta teatr sahnasida 20 yildan ortiq 
faoliyat yuritdi. 2001-yilda Ibrohim 
Yusupov “Spartak”ning tubdan ya-
ngi estetik, yangi ma’no kasb etgan, 
xoreografiyadagi yangi zamonaviy 
yo‘nalishlarni o‘zida mujassam etgan 
yangi variantini sahnalashtirdi. Ijodiy 
izlanishlar natijasida butun spektakl-
ning vizual tasviri uchun kutilmagan, 
zamonaviy yechim paydo bo‘ldi.

Ushbu yangi spektaklda Ibrohim 
Yusupov spektakl xoreografiyasini 
ko‘p jihatdan qayta ko‘rib chiqdi va 
yangiladi, harakatni raqs ifodasi va 
tuyg‘ular haqiqati bilan to‘yintirdi. 
Xoreograf dirijyorlar Dilbar Abdurah-
monova va Hamid Shamsutdinov 
bilan birgalikda ham musiqiy, ham 
xoreografik materialning biroz yangi-
cha talqinini o‘zida mujassam etish-
ga urinib, yanada boyroq, qavariq, 
raqsga mos va ta’sirchanroq variant-
ni taklif qildi. 

Spektakl g‘oyasi, uning “super va-
zifasi” haqida gapirganda shuni ta’-
kidlash kerakki, A. Xachaturyanning 
“Spartak” baleti o‘ta ibratli material 
bo‘lib, go‘yo ma’lum bir tarixiy davrni 
ochib beradi va shu bilan birga mu-
ammolarni ham ko‘taradi. Bu bu-
gungi kunda odamlarni tashvishga 
solmoqda.

Spektakl har qanday holatda ham 
zo‘ravonlikdan ogohlantirish his-
si bilan to‘ldiriladi. Sahna rejissyori 
va stsenariysi Andrey Slonim ushbu 
spektaklda Ibragim Yusupov bilan 
hamkorlik qilganini eslab, intervyu-
laridan birida “erkinlikka muhabbat-
ning jozibali va go‘zal g'oyasi, inson 



56

shaxsiyatini ozod qilish g‘oyasi bo‘l-
ganini ta’kidlaydi. har doim muhim. 
Ammo boshqa tomoni bor - zo‘ra-
vonlik faqat zo‘ravonlikni, qotillik qo-
tillikni, qon - yangi qon oqimlarini va 
o‘lim - minglab begunoh odamlar-
ning o‘limini keltirib chiqaradi va na 
erkinlik, na haqiqatni anglash, balki 
butunlay halokatga olib keladi.

«Spartak» baleti, avvalambor, ikki 
dushman dunyoning to‘qnashuvi-
dir. Bir tomondan, bu isyonkor qullar 
dunyosi - ozodlik uchun kurashayot-
gan gladiatorlar. Boshqa tomondan, 
bu Rim aristokratiyasining dunyosi 
- xizmatkorlar va sudyalar bilan o‘ral-
gan patritsiylar. Sahnada bo‘lgan bu 
odamlar massasi, oddiy qo‘shimcha-
lar kabi bo‘sh turmaydi, balki ishlaydi, 
plastiklikning haqiqiy dunyosini ya-
ratadi va bosh qahramonlarga spek-
takl g'oyasini amalga oshirishga yor-
dam beradi. Agar 1967 yilda Ibrohim 
Yusupov tomonidan sahnalashtiril-
gan spektaklning birinchi varianti-
da san’atkorlarning imo-ishoralariga 
ko‘proq e’tibor berilgan bo‘lsa, yangi 
versiyada xoreograf yangi plastika 
tilidan, zamonaviy xoreografiyaning 
yangi ifodali vositalaridan foydala-
nishga harakat qildi. klassik baletni 
yangi badiiy va obrazli yechim bilan 
modernizatsiya qilish.

O‘yinda ko‘plab ajoyib ommaviy 
sahnalar mavjud - gladiator chiqish-

lari, qul raqslari, qullar va legionerlar 
o‘rtasidagi janglar. Xoreograf har bir 
raqamning mukammal ishlab chiqi-
lishiga va har bir personajning ifoda-
liligiga erishdi.

Spektaklning muvaffaqiyatiga 
Andrey Slonimning ta’sirchan to‘p-
lam dizayni va stsenografiyasi ham 
yordam berdi. Tomoshabinlarga 
Rim imperiyasining qulashi yaqinla-
shayotganini, keyin gladiatorlarning 
ma’yus kazarmalarini, so‘ngra gla-
diatorlarning ichki xonalarini eslat-
gandek, Qadimgi Rimdagi shahar 
maydoni va ulug‘vor, ammo biroz 
egilgan zafar arki taqdim etilgan. sa-
roy butun boyligi bilan. Badiiy dizayn 
yagona uslubda saqlanib, tomosha-
binni o‘sha davrning qorong‘i ulug‘-
vorligi muhiti bilan tanishtiradi: tosh 
va temir insoniy his-tuyg‘ular va im-
pulslarni yengishga intilayotganga 
o‘xshaydi va baland va abadiy osmon 
ehtiroslar kurashini kuzatayotganga 
o‘xshaydi. .

Shunday qilib, bu asarda Ibrohim 
Yusupov yetuk usta sifatida namo-
yon bo‘ldi. Keyingi yillarda uning sah-
nalashtirgan jahon va milliy klassika 
namunalaridagi balet spektakllari 
balet raqqosalari uchun chinakam 
professional mahorat maktabi bo‘lib 
xizmat qildi va O‘zbekiston xoreogra-
fiya san’ati tarixida yorqin iz qoldirdi.

FOYDALANILGAN ADABIYOTLAR:

1.Авдеева Л.А.  Балет Узбекистана. – Т.: Изд-во им. Г.Гуляма, 1973.
2.Авдеева Л.А. Галия Измайлова. – Т.: Изд-во им. Г.Гуляма, 1975.
3.Авдеева Л.А. Бернара Кариева. – Т.: Изд-во им. Г.Гуляма, 1996.
4.Мартиросова Ж. Балет – моя судьба. Журнал «Театр», 2011, № 6.
5.Слоним А. Мастер. Газета «Народное слово», 20 .04.2005 г.



57 №04 2024

ELEKTRОN TА’LIM 
VОSITАLАRI 
ОRQАLI  BО‘LАJАK 
О‘QITUVCHILАRNING 
АXBОRОT-
KОMMUNIKАTSIYА 
TEXNОLОGIYАLАRIGА 
ОID 
KОMPETENSIYАLАRINI 
RIVОJLАNTIRISH 
Mаdinаxоn IKRОMОVА, 

Qо‘qоn DPI tаyаnch 
dоktоrаnti

Annotatsiya. Maqolada oliy 
ta’lim muassasalarida elektron 
ta’lim vositalari orqali talabalarda 
raqamli kompetensiyani rivojlan-
tirishning tashkiliy-didaktik tuzil-
masi komponentlarini yaratish ta-
moyillari, elektron ta’lim vositalari 
orqali talabalarda raqamli kompe-
tensiyani rivojlantirishning didak-
tik mazmuni muhokama qilinadi.

Kalit so‘zlar: elektron ta’lim, 
raqamli kompetensiya, internet, 
ijtimoiy media, raqamli xavfsiz-
lik, raqamli savodxonlik, interfaol 
ma’ruza, onlayn simulyatsiya.

Аннотация. В статье рас-
сматриваются принципы созда-
ния компонентов организаци-
онно-дидактической структуры 
развития цифровой компетент-
ности студентов с помощью 
электронных образовательных 
средств в высших учебных заве-
дениях, дидактическое содержа-
ние развития цифровой компе-
тентности студентов с помощью 
электронных образовательных 
средств.

Ключевые слова: электрон-
ное обучение, цифровая компе-
тентность, интернет, социальные 
сети, цифровая безопасность, 
цифровая грамотность, интерак-
тивная лекция, онлайн-симуля-
ция.

Аnnоtаtiоn. The аrti-
cle discusses the principles оf 
creаting the cоmpоnents оf the 
оrgаnizаtiоnаl аnd didаctic struc-
ture оf the develоpment оf digitаl 
cоmpetence in students thrоugh 



58

electrоnic educаtiоnаl tооls in 
higher educаtiоn institutiоns, 
the didаctic cоntent оf de-
velоping digitаl cоmpetence 
in students thrоugh electrоnic 
educаtiоnаl tооls.

Key wоrds: e-leаrning, dig-
itаl cоmpetence, internet, sоciаl 
mediа, digitаl security, digitаl 
literаcy, interаctive lecture, оn-
line simulаtiоn.

Bugungi jamiyatda axborot-
kommunikatsiya texnologiyalari, 
sun’iy intellekt   kabi ilg‘or texnologi-
yalar hayotning har bir jabhasiga ki-
rib bormoqda. Shunday ekan, hozir-
gi zamonda biz kelajak avlodga yo‘l 
ko‘rsatuvchi, bolalarda til, matematik 
fikrlash, foydalanish ko‘nikmasi kabi 
kelajakda yashash uchun asos bo‘-
ladigan xislat va qobiliyatlarni shakl-
lantirishni ta’minlashimiz kerak [2].

Axborotdan malakali foydalanish 
ko‘nikmalarini rivojlantirish esa mak-
tab ta’limining asosiy vazifalaridan 
biridir. Axborot-kommunikatsion 
kompetensiya (AKT kompetensiyasi) 
zamonaviy o‘qituvchining informati-
ka va axborot-kommunikatsiya tex-
nologiyalari (AKT) ning zamonaviy 
vositalari va usullaridan foydalangan 
holda kasbiy muammolarni hal qilish 
qobiliyati uning ta’limni axborotlash-
tirishning yangi sharoitida ishlashga 
tayyorligini belgilaydi. Shuni esda 
tutish kerakki, o‘qituvchining AKT 
kompetensiyasi uning kasbiy faoliya-
tining barcha turlariga kiradi [4]. 

Bo‘lajak o‘qituvchilarning axbo-
rot-kommunikatsion kompetensi-
yasini shakllantirish darajalari. Hozir-
ga qadar  "Axborot kompetensiyasi" 

tushunchasi aniq belgilanmagan. 
U kasbiy kompetensiyaning tarki-
biy qismi sifatida ham, shaxsning 
axborot madaniyatining tarkibiy 
qismi sifatida ham turli tomonlar-
dan talqin qilinadi. Muhim xususi-
yatlarga informatika fanini fan si-
fatida bilish, kompyuterdan zarur 
texnik vosita sifatida foydalanish, 
ta’lim makoni subyektlarining faol 
ijtimoiy mavqeyi va motivatsiyasini 
ifodalash, axborotni izlash, tahlil qi-
lish va ulardan foydalanishda bilim, 
ko‘nikma va ko‘nikmalar to‘plami  
kiradi [5]. 

Kompetensiyani shakllantirish 
muammolarini o‘rganishda AKT 
kompetensiyalari haqidagi bilimlar-
ning uchta darajasi ajratiladi: - aso-
siy daraja - bu fan o‘qituvchisi uchun 
umumiy maqsadli axborot-kommu-
nikatsion texnologiyalaridan foyda-
langan holda ta’lim muammolarini 
hal qilish uchun zarur bo‘lgan bilim, 
ko‘nikma va tajribaning o‘zgarmasli-
gi; - mavzuga yo‘naltirilgan daraja - 
bu AKTni rivojlantirish va ma’lum bir 
o‘quv fanining mazmuni va meto-
dologiyasiga qo‘yiladigan talablarga 
muvofiq ishlab chiqilgan ixtisoslash-
tirilgan texnologiyalar va resurslarni 
ta’lim faoliyatiga joriy etishga tayyor-
likni shakllantirish; - pedagogik (pe-
dagogik-psixologik, uslubiy, ijodiy) 
daraja - bu o‘z elektron ta’lim vosita-
larini ishlab chiqish, kasbiy va shax-
siy vazifalarni hal qilish uchun AKT 
vositalaridan foydalanish. 

Bo‘lajak o‘qituvchilarning AKT 
bo‘yicha asosiy kompetensiyalari 
majmuasiga quyidagi guruhlarni ki-
ritish mumkin[1]: 

- AKT sohasida umumiy tushun-
chaning mavjudligi; 



59 №04 2024

- elektron ta’lim resurslari haqi-
dagi g‘oyalarning mavjudligi;

- operatsion tizim interfeysini 
o‘zlashtirish; 

- multimedia sohasida umumiy 
tushunchaning mavjudligi; 

- rastr grafika asosida grafik il-
lustrasiyalar tayyorlash texnikasini 
egallash; 

- fan yo‘nalishi bo‘yicha o‘quv 
qo‘llanmalar va ishchi hujjatlarni 
tayyorlash kontekstida ofis texnolo-
giyalaridan foydalanish ko‘nikmala-
riga ega bo‘lish; 

- asosiy internet xizmatlari va 
texnologiyalarini bilish; 

- veb-sayt yaratish texnologiyasi 
asoslarini bilish.

 Shunday qilib, AKT sohasida bo‘-
lajak o‘qituvchilarning malakasini 
oshirishning tipik (eng keng tarqal-
gan) o‘quv-uslubiy majmuasi o‘nga 
yaqin tematik bo‘limlarni o‘z ichiga 
oladi [2]: 

- axborot texnologiyalari asoslari; 
- masofaviy ta’lim texnologiyalari; 
- tarmoq texnologiyasi xizmatlari; 
- operatsion tizimlar asoslari; 
- matnli hujjatlarni tayyorlash 

asoslari; - axborot tarmoqlari asoslari; 
- elektron jadval hujjatlarini tay-

yorlash asoslari; 
- kompyuter grafikasi va multi-

media bilan ishlash asoslari;
 - ma’lumotlar bazalari va axbo-

rot tizimlari bilan ishlash asoslari; 
- veb-resurslarni yaratish va ular-

dan foydalanish asoslari va boshqa-
lar. Shunday qilib, mazmun jihati-
dan bo‘lajak o‘qituvchilarning AKT 
kompetensiyalarini shakllantirish-
ning eng keng tarqalgan modeli 
kasbiy pedagogik kompetensiyani 
shakllantirish kontekstiga kiritilgan 

asosiy, ilg‘or va maxsus AKT kompe-
tensiyalarini shakllantirish jarayonla-
rini izchil amalga oshirishni o‘z ichiga 
oladi va pirovard natijada ularning 
yaxlit birligini ifodalaydi.

 Umuman olganda, bo‘lajak o‘qi-
tuvchilarning AKT kompetensiya-
larini shakllantirish jarayoni ta’lim 
jarayonida AKTni qo‘llash bo‘yicha 
o‘qituvchilarni muntazam ravish-
da uslubiy qo‘llab-quvvatlashning 
kompleks tizimi, shu jumladan, o‘qi-
tuvchilarning innovatsion faoliyati-
ni va talabalarning ta’lim faoliyatini 
qo‘llab-quvvatlash uchun tarmoq 
infratuzilmasi bo‘lishi kerak. Bu esa 
quyidagi jarayonlarni birlashtirishi 
(muvofiqlashtirishi) mumkin [3]: 

 AKTdan foydalanish sohasida 
o‘qituvchilarning doimiy malakasini 
oshirish, ularning ta’lim va o‘z-o‘zini 
tarbiyalashga bo‘lgan motivatsiya-
sini AKT yordamida qo‘llab-quvvat-
lash; 

 apparat va dasturiy ta’minot-
ni yangilash va ta’lim muassasalari 
jihozlari va axborot resurslarining 
muntazam ishlashini ta’minlash, In-
ternetga ulanishni ta’minlash; 

 AKTdan foydalangan holda o‘qi-
tuvchilarning pedagogik faoliyatini 
axborot-uslubiy ta’minlash. Integ-
ratsiyalashgan axborot madaniya-
ti va axborot dunyosini o‘zlashtirish 
zamonaviy pedagoglarni tayyorlash-
ning muhim vazifalaridan biridir. 
Axborot madaniyati XXI asr o‘qituv-
chisi uchun kasbiy tayyorgarlikning 
yangi muhim sifatiga aylanmoqda. 
Maktabda uni axborot asriga mos-
lashtirishdan boshqa iloj yo‘q. Ush-
bu moslashuvning asosiy maqsadi 
kompyuter texnologiyalaridan foy-
dalangan holda axborotni qayta ish-



60

lash va zamonaviy ta’lim muammo-
larini hal qilishni o‘rgatishdir [4]. 

Elektron ta’lim vositalari orqali 
talabalarda raqamli kompetentsi-
yani rivojlantirishning tashkiliy tu-
zilmasi o‘quv rejasini ishlab chiqish, 
o‘quv maqsadlari, o‘qitish usullari, 
baholash strategiyalari, o‘qituvchi-
lar malakasini oshirish va infratu-
zilmani o‘z ichiga olgan bir nechta 
asosiy komponentlarni o‘z ichiga 
oladi. Ushbu komponentlar talaba-
lar uchun keng qamrovli va sama-
rali raqamli savodxonlik dasturini 
yaratish uchun birgalikda ishlaydi. 
O‘quv dasturlari dizaynerlari raqam-
li savodxonlik bilan bog‘iq bir qator 
mavzularni o‘z ichiga olgan holda ta-
labalar o‘rtasida raqamli kompeten-
siyalarni rivojlantirishga e'tibor qara-
tishlari kerak. Baholash strategiyalari 
o‘quv maqsadlari va qo‘llaniladigan 
o‘qitish usullariga mos kelishi kerak. 
O‘qituvchilar o‘quv dasturlarini sa-
marali yetkazib berish uchun elek-
tron ta’lim vositalari va raqamli tex-
nologiyalardan foydalanish bo‘yicha 
o‘qitilishi kerak [5]. 

Ta’lim muassasalarining elektron 
ta’lim vositalari va raqamli texnologi-
yalarni qo‘llab-quvvatlash uchun za-
rur infratuzilmaga ega bo‘lishi kerak. 
Umuman olganda, talabalar uchun 
samarali raqamli savodxonlik dastu-
rini yaratish uchun o‘quv dasturlari 
dizaynerlari, o‘qituvchilari va ta’lim 
muassasalari ma’murlari o‘rtasida 
muvofiqlashtirilgan harakatlar ta-
lab etiladi. Elektron ta’lim vositalari 
orqali talabalarda raqamli kompe-
tentsiyani rivojlantirishning tashki-
liy-didaktik tuzilishi bir nechta aso-
siy komponentlarni o‘z ichiga oladi, 
jumladan [3]:

1. O‘quv dasturlarini loyihalash: 
O‘quv dasturini loyihalash talabalar-
da raqamli kompetensiyalarni rivoj-
lantirishga qaratilgan bo‘lishi kerak. 
U internet, ijtimoiy media, raqamli 
xavfsizlik va onlayn muloqotni tu-
shunish kabi raqamli savodxonlik 
bilan bog‘iq bir qator mavzularni o‘z 
ichiga olishi kerak.

2. O‘quv maqsadlari: O‘quv maq-
sadlari aniq va aniq bo‘lishi kerak, 
bunda talabalar o‘quv dasturidan 
nimani o‘rganishi kutilmoqda. Bu 
o‘qituvchilarga samarali dars rejala-
ri va baholashlarni ishlab chiqishda 
yordam beradi.

3. Ta’lim usullari: Qo‘llaniladigan 
o‘qitish usullari turli xil va qiziqar-
li bo‘lishi kerak, jumladan, interfaol 
ma’ruzalar, guruh muhokamalari va 
amaliy mashg'ulotlar. O‘rganishni 
yaxshilash uchun onlayn simulat-
siyalar, videolar va viktorinalar kabi 
elektron ta’lim vositalaridan ham 
foydalanish mumkin.

4. Baholash strategiyalari: Baho-
lash strategiyalari o‘quv maqsadlari 
va qo‘llaniladigan o‘qitish usullari-
ga mos kelishi kerak. Ular talabalar-
ning muvaffaqiyatini baholash va 
fikr-mulohazalarini bildirish uchun 
shakllantiruvchi va summativ baho-
lashni o‘z ichiga olishi kerak.

5. O‘qituvchilar malakasini oshi-
rish: O‘qituvchilar o‘quv dasturlari-
ni samarali yetkazib berish uchun 
elektron ta’lim vositalari va raqamli 
texnologiyalardan foydalanish bo‘-
yicha o‘qitilishi kerak. Shuningdek, 
ularga raqamli ta’limning so‘nggi 
tendentsiyalaridan xabardor bo‘lish 
uchun doimiy malaka oshirish imko-
niyatlari taqdim etilishi kerak.

6. Infratuzilma: Maktab elektron 



61 №04 2024

ta’lim vositalari va raqamli texnolo-
giyalarni qo‘llab-quvvatlash uchun 
zarur infratuzilmaga ega bo‘lishi ke-
rak, shu jumladan, ishonchli inter-
netga kirish va tegishli apparat va 
dasturiy ta’minot.

Umuman olganda, elektron 
ta’lim vositalari orqali talabalarda 
raqamli kompetentsiyani rivojlanti-
rishning tashkiliy-didaktik tuzilishi 
o‘quv dasturlarini ishlab chiquvchi-
lar, o‘qituvchilar va maktab ma’mu-
riyatlari o‘rtasida kompleks va sa-
marali raqamli savodxonlik dasturini 
yaratish uchun muvofiqlashtirilgan 
sa’y-harakatlarni talab qiladi.

Talabalarda raqamli kompetent-
siyani rivojlantirish bugungi raqam-
li asrda juda muhimdir. Elektron 
ta’lim vositalari o‘qitish va o‘qitish ja-
rayonini yaxshilash va talabalarda ra-
qamli kompetentsiyani rivojlantirish 
uchun ishlatilishi mumkin. Elektron 
ta’lim vositalari orqali talabalarda 
raqamli kompetentsiyani rivojlanti-
rishning didaktik mazmuni quyida-
gilarni o‘z ichiga oladi [1]:

1. Raqamli savodxonlik: Talaba-
lar elektron ta’lim vositalaridan sa-
marali foydalanish uchun raqamli 
savodxonlikka ega bo‘lishlari kerak. 
Raqamli savodxonlik raqamli quril-
malar, dasturiy ilovalar va internet-
dan qanday foydalanishni tushu-
nishni o‘z ichiga oladi.

2. Axborotni boshqarish: Elektron 
ta’lim vositalari talabalarga axborot-
ni samarali boshqarishni o‘rganish-
ga yordam beradi. Bu ma’lumotni 
qidirish, ma’lumotni baholash va 
ma’lumotlarni tartibga solish kabi 
ko‘nikmalarni o‘z ichiga oladi.

3. Muloqot va hamkorlik: Elekt-
ron ta’lim vositalari talabalar va o‘qi-

tuvchilar o‘rtasida muloqot va ham-
korlikni osonlashtirishi mumkin. 
Talabalar raqamli vositalardan foy-
dalangan holda qanday qilib sama-
rali muloqot qilishni va onlayn plat-
formalar yordamida boshqalar bilan 
qanday hamkorlik qilishni o‘rganish-
lari kerak.

4. Ijodkorlik va innovatsiyalar: 
Elektron ta’lim vositalari talabalarda 
ijodkorlik va innovatsiyalarni rivojlan-
tirishi mumkin. Talabalar o‘zlarining 
g'oyalari, dizaynlari va loyihalarini ya-
ratish va almashish uchun raqamli 
vositalardan foydalanishlari mumkin.

5. Tanqidiy fikrlash va muammo-
larni hal qilish: Elektron ta’lim vosi-
talari talabalarga tanqidiy fikrlash va 
muammolarni hal qilish ko‘nikma-
larini rivojlantirishga yordam beradi. 
Talabalar ma’lumotlarni tahlil qilish, 
muammolarni hal qilish va ongli qa-
rorlar qabul qilish uchun raqamli vo-
sitalardan foydalanishlari mumkin.

6. Raqamli fuqarolik: Talabalar 
raqamli fuqarolar sifatida o‘z huquq 
va majburiyatlarini tushunishi, bosh-
qalarning shaxsiy hayoti va intellek-
tual mulkini hurmat qilishi, onlayn-
da mas’uliyatli va xavfsiz bo‘lishni o‘z 
ichiga olgan raqamli fuqarolik haqi-
da bilishlari kerak.

Umuman olganda, elektron 
ta’lim vositalari orqali talabalarda ra-
qamli kompetensiyani rivojlantirish-
ning didaktik mazmuni talabalarga 
raqamli vositalardan samarali foyda-
lanish, axborotni boshqarish, mulo-
qot qilish va hamkorlik qilish, ijodiy 
va innovatsion, tanqidiy fikrlash va 
muammolarni hal qilish, mas’uliyatli 
raqamli fuqarolar bo‘lishni o‘rgatish-
dan iborat.



62

FOYDALANILGAN ADABIYOTLAR

1.	 Starkey L.A. Review of research exploring teacher preparation for the 
digital age. Cambridge Journal of Education. 2020. 50(1), 37–56.

2.	 Xanbabaev H. Local module technology of developing digital compe-
tence in students. International conference on higher education teaching. 
Hosted from Hamburg, Germany. 2023. –P. 4-8

3.	 Mamatov D.N.,Urazova M.B., Abduraimov Sh.S., Vakhidova N.Kh., Rad-
japova D.D. Perfection of technology of рreparation of future teachers of vo-
cational education to the designing activity tне main сontents of the disser-
tation international journal of advanced science and technology Vol. 29, No. 
8s. – Р. 2205-2215. ISSN: 2005-4238 IJAST Copyright ⓒ 2020 SERSC (Scopus).

4.	 Kwan M.,.2001. Cyberspatial cognition and individual access to infor-
mation: The behavioral foundation of cybergeography. Environment and 
Planning B 28:21-37].

5. Xanbabaev X. Development of students' digital competence in the pro-
cess of independent study. Galaxy international interdisciplinary research jo-
urnal (GIIRJ). -ISSN (E): 2347-6915,  Vol.11, Issue 10. Oct. 2023. – P. 456-460.

98

FOYDALANILGAN ADABIYOTLAR

1. Azizov O. Tilshunoslikka kirish. ‒ Toshkent: Fan, 1996.
2. Begmatov E. Hozirgi o‘zbek adabiy tilining leksik qatlamlari. – Toshkent: 

Fan, 1985.
3.  Nurmonov A. Tanlangan asarlar. 1-jild. –T.: Akademnashr, 2012.
4. Saidxonov M.  Aloqa-aralashuv va imo-ishoralar. –T.: Fan, 2008.
5. Safarov SH. Pragmalingvistika. - Toshkent: O‘zbekiston Milliy ensiklope-

diyasi, 2008.
6. Серл Дж.Р. Классификация иллокутивных актов // Новое в 

зарубежной лингвистике. Вып. 17: Теория речевых актов. – М., 1986. 
7. Остин Дж.Л. Слово как действие // Новое в зарубежной лингвистике. 

Вып. 17: Теория речевых актов. – М., 1986. 
8. Hakimov M. O‘zbek tilida matnning pragmatik talqini: Filol. fan. dokt. ... 

diss. – Toshkent, 2011.  
9.  Qurbonova M. Bolalarga xos nutqiy akt turlarining pragmalingivistik 

tahlili // Xorijiy filologiya. – Samarqand, 2016. 4-son. 
10.  Erkin A’zam. Pakananing oshiq ko‘ngli. Kinoqissa. – T., 2001. 
11.  Erkin A’zam. Anoyining jaydari olmasi. Kinoqissa. – T., 2001. 

96



63 №04 2024

«ФОЛЬКЛОРНО-
ЭТНОГРАФИЧЕСКИЙ 
АНСАМБЛЬ 
«БАЙСУН»: СИЛА 
ИСКУССТВА В 
СОХРАНЕНИИ 
КУЛЬТУРНОГО 
НАСЛЕДИЯ».
Азиза МУМИНОВА, 

базовый докторант 
Государственной 
академии
хореографии 
Узбекистана

Аннотация. Статья посвяще-
на фольклорно-этнографическо-
му ансамблю «Байсун», который 
играет важную роль в сохра-
нении и популяризации куль-
турного наследия Узбекистана. 
Рассматриваются ключевые мо-
менты творчества ансамбля, его 
вклад в развитие национальной 
культуры и фольклора, а также 
уникальные особенности испол-
нения аутентичных традиций на 
сцене. Автор подчеркивает зна-
чение ансамбля в сохранении 
народных обычаев, музыкаль-
ных и танцевальных традиций, а 
также в признании Байсунского 
района как «Шедевра устного и 
нематериального культурного 
наследия человечества» ЮНЕ-
СКО. Статья представляет собой 
исследование влияния ансамбля 
на развитие культурной идентич-
ности народа и его международ-
ное признание.

Ключевые слова: ансамбль 
«Байсун», фольклор, тематиче-
ские программы, фестивали, 
фольклорный танец, Сурханда-
рьинский регион, исполнитель-
ская манера, ЮНЕСКО, школа-а-
кадемия фольклора, традиции, 
обычаи. 

Annotatsiya. Maqola O‘zbe-
kistonning madaniy merosini saq-
lash va targ‘ib qilishda muhim rol 
o‘ynagan «Boysun» folklor-eth-
nografik ansambliga bag‘ishlan-
gan. Ansamblning ijodiy faoliyati, 
milliy madaniyat va folklorni rivoj-
lantirishdagi hissasi, shuningdek, 
sahnada haqiqiy an’analarni ijro 
etishning noyob xususiyatlari tahlil 
qilinadi. Muallif ansamblning xalq 
urf-odatlarini, musiqa va raqs an’a-



64

nalarini saqlashdagi ahamiyati-
ni, shuningdek, Boysun tumani 
UNESCO tomonidan «Insoniyat-
ning og‘zaki va nomoddiy mada-
niy merosining shedevri» sifatida 
tan olinishi borasidagi yutuqlarini 
ta’kidlaydi. Maqola ansamblning 
xalq madaniy identifikatsiyasi-
ni rivojlantirish va uning xalqaro 
miqyosda tan olinishi  o‘rganiladi.

Kalit so‘zlar: Boysun an-
sambli, folklor, mavzuli dasturlar, 
festivalar, folklor raqsi, Surxon-
daryo viloyati, ijro etish uslubi, 
YUNESKO, folklor maktab-aka-
demiyasi, an’analar, odatlar.

Abstract. The article is dedi-
cated to the analysis of the Con-
stitution of the Republic of Uz-
bekistan and its role in shaping 
and developing the national le-
gal system. It examines the key 
provisions of the Constitution, 
which reflect the foundations of 
the state structure, the rights and 
freedoms of citizens, as well as 
the mechanisms for protecting 
human rights. Special attention 
is given to recent amendments 
to the Constitution and their im-
pact on strengthening the rule 
of law, the development of dem-
ocratic institutions, and the en-
hancement of legal culture. The 
author explores how the Consti-
tution contributes to improving 
judicial and human rights prac-
tices, fostering better interac-
tion between government bod-
ies and citizens, and increasing 
public trust in Uzbekistan’s legal 
system. The article concludes by 
emphasizing the importance of 
further developing the country’s 
legal system in the context of 

international standards and hu-
man rights guarantees.

Key words: Baysun Ensem-
ble, folklore, thematic programs, 
festivals, folk dance, Surkhandar-
ya region, performance style, UN-
ESCO, folklore school-academy, 
traditions, customs.

В условиях глобализации и 
стремительных культурных транс-
формаций, фольклорно-этногра-
фические ансамбли становятся 
неотъемлемой частью процесса со-
хранения и трансляции культурно-
го наследия. Они выполняют роль 
посредников между прошлым и 
настоящим, сохраняя аутентичные 
традиции, музыкальные формы и 
обряды, которые являются важ-
ным элементом идентичности на-
рода. Ансамбль «Байсун» Сурхан-
дарьинского региона Байсунской 
области, как яркий пример кол-
лективного творчества, не только 
сохраняет фольклорные традиции, 
но и адаптирует их к современ-
ным реалиям, внося значительный 
вклад в развитие культурного диа-
лога и укрепление национальной 
самобытности. Роль подобных ан-
самблей остается одной из самых 
ключевых в сохранении народной 
культуры.  Значение для общества 
и культурного ландшафта в эпоху 
глобализации фольклорного ис-
кусства через анализ творческой 
деятельности ансамбля «Байсун», 
сможет стать ярким примером 
процессов сохранения и инте-
грации традиций в современный 
уклад жизни.

В Байсуне исполняются танцы, 
которые не встречаются в других 



65 №04 2024

регионах. Здесь особенно попу-
лярны коллективные танцы, как 
для женщин, так и для мужчин. В 
отличие от Ферганы, Коканда или 
Бухары, где танцевала одна испол-
нительница, в Сурхандарье харак-
терна массовость танцевальных 
номеров. В этом контексте особое 
место занимают круговые танцы, 
такие как «Бойсун мавриги», «Уфо 
шахала» и «Якку-як». Эти танцы ос-
новываются на свободной импро-
визации, предоставляя каждому 
участнику возможность раскрыть 
свой талант и выразить индиви-
дуальность. Кроме того, круго-
вые танцы часто носят игровой 
характер, что способствует дина-
мичному танцевально-соревно-
вательному диалогу между испол-
нителями. Распространённость 
смешанных танцев, где участву-
ют как мужчины, так и женщины, 
также подчёркивает отсутствие 
строгих традиций гендерной се-
грегации, характерных для других 
регионов. В целом, эти особенно-
сти танцевальной культуры Байсу-
на подтверждают уникальность и 
свободу самовыражения в рамках 
местных традиций.

История ансамбля «Байсун» 
начинается с 1929 года. В то время 
на базе районного дома культуры 
Сурхандарьинского региона был 
организован театр под названи-
ем «Кок Койчилар». Театр радовал 
своих зрителей своим творче-
ством до периода начала второй 
мировой войны. В послевоенные 
годы, артисты театра создали кру-
жок любителей искусства, в ко-
торый входили хафизы Иноят Га-
фуров, Акрам Орипов, Зикурулла 

Умаров, мастер карная и ная Рад-
жап Мехтар Дониев, дойристы Зи-
ёдулла Абдуллаев, Пулат Тогаев. 

В 1961 году по предложению 
писателя Шукура Холмирзаева 
и знаменитого кинорежиссера 
Учкуна Назарова создается ан-
самбль песни и танца «Шалола». 
Руководителем нового коллек-
тива стал знаменитый дутарист и 
гиджакист Комилжон Абдулхай-
ров. Ансамбль «Шалола» просла-
вился в 1975 году после участия в 
VIII Всемирном фестивале горно-
го фольклора в Закопене в Поль-
ше и завоевания приза «Серебря-
ный топорик». С тех пор традиции 
сурхандарьинского фольклора на-
чали получать отражение в про-
граммах многих народных кол-
лективов страны, а самобытная 
хореография, обратила на себя 
внимание профессиональных ба-
летмейстеров. 

Позже в 1975 году на базе народ-
ного ансамбля песни и танца «Ша-
лола»  создается фольклорно-этно-
графический ансамбль «Байсун» 
Одни из первых организаторов 
ансамбля  - Холик Хурсандов  и 
музыкант Хабиб Умаров. Целью 
коллектива является возрождение 
традиций музыкально-поэтиче-
ского творчества, традиционных 
обрядов и танцевального искус-
ства Байсунского района. С пер-
вых дней существования ансамбль 
кропотливо и бережно собирает и 
записывает у старейших жителей 
кишлаков старинные народные 
песни и обряды, собирает преда-
ния; воссоздает элементы народ-
ных танцев и национальной одеж-
ды, на основе которых создавались 



66

концертные про-
граммы, репер-
туар, включаю-
щий в настоящее 
время более 200 
народных песен, 
инструменталь-
ных мелодий и 
народных танцев. 
Сами участники 
ансамбля – люди 
различных про-
фессий и разных 
возрастов, кото-
рых объединяет 
любовь к древней 
культуре и тра-
дициям родного 
края. Ансамбль 
представлял узбекское фольклор-
ное творчество в разных странах 
мира - в Великобритании, Афгани-
стане, Турции, России, Франции, 
Казахстане и Таджикистане.

В августе 1987 года ансамбль 
«Байсун» участвовал в меропри-
ятии «Дни Республики Узбеки-
стан» в Москве и был награжден 
дипломом Всесоюзной выставки 
достижений народного хозяйства, 
что стало началом его творческо-
го взлета. В том же году ансамблю 
было присвоено звание Народ-
ного ансамбля. В сентябре 1988 
года коллектив получил диплом 
1-й степени на Международном 
фольклорном фестивале в Мо-
скве и получил право участво-
вать в музыкальном фестивале в 
Билленгеме, посетив 11 городов 
Великобритании. Деятельность 
ансамбля сыграла важную роль 
в признании Байсунского района 
ЮНЕСКО как «Шедевра устного и 

нематериального 
культурного на-
следия человече-
ства» в 2001 году.

В 1989 году 
«Байсун» высту-
пал на междуна-
родных фести-
валях в Алматы, 
Ревгаре и Турции, 
д е м о н с т р и р у я 
богатство узбек-
ского фольклора 
и национальную 
культуру. Репер-
туар ансамбля 
включает такие 
программы, как 
«Навруз – празд-

ник весны», «Традиционная свадь-
ба», «Песни о Родине» и другие, в 
которых гармонично сочетаются 
народные песни, танцы и инстру-
ментальные композиции. Каждое 
выступление ансамбля — это от-
ражение жизни народа, его тра-
диций и мировоззрения.

Особенностью «Байсуна» яв-
ляется исполнение аутентичного 
фольклора на сцене, что не всегда 
совместимо с публичным пред-
ставлением. Например, обряд 
«Суст хотин» был впервые пред-
ставлен на сцене ансамблем, а 
также были театрализованы пе-
сенные и трудовые обряды. В по-
следнее время ансамбль вклю-
чает в свои программы такие 
элементы, как шаманский танец 
«Джахр», который, по народным 
верованиям, обладает исцеляю-
щими свойствами.

Каждая программа готови-
лась тщательным образом.  Это 

ОСОБЕННОСТЬЮ 
«БАЙСУНА» 
ЯВЛЯЕТСЯ 
ИСПОЛНЕНИЕ 
АУТЕНТИЧНОГО 
ФОЛЬКЛОРА 
НА СЦЕНЕ, ЧТО 
НЕ ВСЕГДА 
СОВМЕСТИМО 
С ПУБЛИЧНЫМ 
ПРЕДСТАВЛЕНИЕМ.



67 №04 2024

был результат огромной собира-
тельской работы всех участников 
ансамбля. Созданы тематические 
программы: «Навруз – праздник 
весны», «Традиционная свадьба», 
«Песни о Родине», «Приезжай-
те в Байсун» и др. В программы 
включались песни, народные тан-
цы, инструментальные мелодии. 
В синтезе искусств воссоздается 
яркая картина народного саиля. 
В программу ансамбля входят на-
родные песни, многие из которых 
синкретически  сопровождаются 
пластическим действием и тан-
цем: «Суст хотин», «Майда», «Бой-
сун мавриги», «Муборакбод», «Кук 
салла», «Лолачага ишим бор», «Ян-
гажон», «Бедана чертмак», «О зан-
зан», «Шохмойлар», «Кош ќайдаш», 
«Хавор», «Турна келди», «Ќа, дур-
си», «Бойсун ёр-ёри», «Якку-як», 
«Уфу-жахала», «Айлансин ёр», «Ё 
рамазон», «Кавушим», «Ошпаз», 
«Келгин ёр, уйнайлик» и другие. 
Программам ансамбля «Бойсун» 
нет аналогов, у них своя специфи-
ка, своя исполнительская манера, 
свой стиль. Многие песни и танцы 
ансамбля ныне входят в реперту-
ар многочисленных фольклорных 
ансамблей республики.

Репертуар и состав ансам-
бля постоянно обновляется и в 
современном музыкально-тан-
цевальном быту ансамбль оли-
цетворяет живой родник народ-
ного музыкально-поэтического 
и танцевального творчества. Об 
ансамбле сняты фильмы (филь-
мы «Восточный базар», «Древние 
игры», «Купкари» режиссеров У. 
Артикова и Т. Юнусова). Участники 
ансамбля Сайёра Казиева и Сай-

ёра Касымова удостоены почет-
ного звания «Заслуженный артист 
Республики Узбекистан». В 1990 г. 
художественному руководителю 
народного фольклорного ансам-
бля «Байсун» Хурсандову Халику 
было присвоено звание «Заслу-
женный работник культуры Узбе-
кистана». 

С 2005 года на базе ансамбля 
при содействии ЮНЕСКО была 
открыта своеобразная Школа-ака-
демия  фольклора, которой руко-
водит Х. Хурсандов. Талантливые 
ребята в возрасте от 7 до 15 лет ос-
ваивают традиции фольклорной 
музыки, народных обрядов и тан-
цев, приемы игры на традицион-
ных музыкальных инструментах. 
Мастера народного танца  стара-
ются передать свои знания  сту-
денческому ансамблю «Жайхун» 
Термезского государственного 
университета, в репертуаре кото-
рого есть байсунские народные 
танцы.         

В настоящее время в коллек-
тиве участвуют сорок жителей 
Байсунского района, многие из 
них  почтенного возраста.  Руково-
дителем ансамбля является Бури-
кул Джумаев. В ансамбле танцуют 
в основном мужчины. Выступле-
ние сопровождается гортанным 
пением самодеятельных артистов 
старшего поколения – Комила 
Рахмонова, Исатилло Едгорова, 
а также молодых исполнителей 
- Анвара Эшмуродова, Умида Са-
фарова, Умара Шоимова, Бунеда 
Холбоева.

Таким образом, ансамбль 
«Байсун» не только сохраняет и 
развивает уникальные традиции 



68

узбекского фольклора, но и пред-
ставляет их широкой аудитории, 
воспитывая уважение и интерес к 
культурному наследию своего на-
рода. Его деятельность служит яр-
ким примером того, как искусство 
может быть использовано для со-
хранения и передачи ценностей, 

формирующих национальную 
идентичность. В будущем коллек-
тив продолжит свою работу по со-
хранению аутентичных традиций, 
создавая новые, незабываемые 
программы и делая фольклор до-
ступным для зрителей всего мира.

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ:

1.  Абдуллаев Р. Байсун – традиционная музыкальная культура. Т., 
2006.

2. Абдуллаев Р.С. Песенные традиции фольклорного ансамбля «Бай-
сун». Труды Байсунской научной экспедиции. Выпуск I – Ташкент, 2003.

3.  Абдуллаев Р. Обряд и музыка в контексте культуры Узбекистана и 
Центральной Азии. Т., 2006.

4. Авдеева Л.А. Из истории узбекской национальной хореографии. 
-  Т.: 2001.

5. Вопросы преемственности в узбекском хореографическом ис-
кусстве. Сборник материалов Республиканской научно-практической 
конференции. Т.: ТГВШНТиХ, 2015.

6. Курбанова Ш. Хурсандов Х. Сурханская школа танца. Т., 2010. 
7. Насибулина Л. История узбекского хореографического искусства. 

Т., 2019.

98

FOYDALANILGAN ADABIYOTLAR

1. Azizov O. Tilshunoslikka kirish. ‒ Toshkent: Fan, 1996.
2. Begmatov E. Hozirgi o‘zbek adabiy tilining leksik qatlamlari. – Toshkent: 

Fan, 1985.
3.  Nurmonov A. Tanlangan asarlar. 1-jild. –T.: Akademnashr, 2012.
4. Saidxonov M.  Aloqa-aralashuv va imo-ishoralar. –T.: Fan, 2008.
5. Safarov SH. Pragmalingvistika. - Toshkent: O‘zbekiston Milliy ensiklope-

diyasi, 2008.
6. Серл Дж.Р. Классификация иллокутивных актов // Новое в 

зарубежной лингвистике. Вып. 17: Теория речевых актов. – М., 1986. 
7. Остин Дж.Л. Слово как действие // Новое в зарубежной лингвистике. 

Вып. 17: Теория речевых актов. – М., 1986. 
8. Hakimov M. O‘zbek tilida matnning pragmatik talqini: Filol. fan. dokt. ... 

diss. – Toshkent, 2011.  
9.  Qurbonova M. Bolalarga xos nutqiy akt turlarining pragmalingivistik 

tahlili // Xorijiy filologiya. – Samarqand, 2016. 4-son. 
10.  Erkin A’zam. Pakananing oshiq ko‘ngli. Kinoqissa. – T., 2001. 
11.  Erkin A’zam. Anoyining jaydari olmasi. Kinoqissa. – T., 2001. 

96



69 №04 2024

TEATR – 
TA’SIRCHANLIK 
BORASIDA
TENGI YO‘Q
SAN’AT TURI
Isfandiyor XOMIDOV, 

O‘zbekiston davlat san’at 
va madaniyat
instituti tayanch 
doktoranti

Annotatsiya. Ushbu maqola-
da san’at turlari ichida o‘zining ta’-
sirchanligi bilan tengi yo‘q sanal-
gan teatr san’ati va uning bugungi 
kundagi o‘rni, ijtimoiy-tarbiyaviy 
ahamiyati, ma’naviyat o‘chog‘i sifa-
tida targ‘ib etilishi hamda nufuzi-
ni oshirish bo‘yicha ba’zi tavsiyalar, 
ilmiy asoslangan nazariy-amaliy 
mashg‘ulotlar, sohada faoliyat olib 
borayotgan yosh aktyorlar tomo-
nidan bildirilgan fikrlar haqida so‘z  
yuritiladi.

Kalit so‘zlar: san’at, teatr, ak-
tyor, sahna, zamon, makon, tomo-
sha, spektakl, pyesa, xatti-harakat, 
maqsad, g‘oya, rejissor, ijod, so‘z, ta-
savvur, fikr, janr, drama, tragediya, 
komediya, nutq, tovush, ovoz, na-
fas, jarang, talaffuz, timsol, tuyg‘u, 
sezgi.

Аннотация. В данной статье 
исследуется театральное искус-
ство, которое считается уникаль-
ным среди видов искусства, и 
его роль сегодня, его социаль-
но-образовательное значение 
как источника духовности, а так-
же даются некоторые рекомен-
дации по повышению престижа 
театра, научной обоснованно-
сти теоретических и практиче-
ских занятий, оцениваются мне-
ния, высказанные молодыми 
актёрами, работающими в данной  
сфере.

Ключевые слова: искусство, 
театр, актёр, сцена, время, место, 
представление, спектакль, пьеса, 
действие, цель, идея, режиссёр, 
творчество, слово, воображение, 
мысль, жанр, драма, трагедия, ко-
медия, речь, звук, голос, дыхание, 
резонанс, произношение, образ, 
эмоции, чувство.



70

Annotation. This article dis-
cusses theatrical art which is 
considered to be unique among 
the types of art and its role today, 
its socio-educational significan-
ce, its promotion as a source of 
spirituality, as well as some re-
commendations on raising the 
prestige, science-based theore-
tical-practical training, opinions 
expressed by young actors wor-
king in the field.

Key words: Art, theatre, ac-
tor, stage, time, place, perfor-
mance, spectacles, play, action, 
target, idea, director, creation, 
word, imagination, thought, 
genre, drama, tragedy, comedy, 
speech, sound, voice, breath, re-
sonance, pronunciation, image, 
emotion, feeling.

“Adabiyot va san’at,
madaniyatni rivojlantirish – 

xalqimiz ma’naviy olamini
yuksaltirishning mustahkam 

poydevoridir.” 
Shavkat Mirziyoyev

Teatr san’ati sintez san’at turi 
bo‘lib, musiqa, raqs, rassomchilik 
va ko‘plab sohalarni o‘z ichiga ola-
di. Teatr san’ati negizida yaratilgan 
kino san’ati ham tomoshabinni yax-
shilik qilishga, ezgu maqsadlarga 
undaydi. Lekin, san’atning har qan-
day turi ta’sirchanlik jihatidan teatr 
san’atiga teng kelolmaydi. Javob 
esa quyidagicha: spektakl davomi-
da aktyor tomoshabin bilan bevosi-
ta jonli muloqotni ta’minlash orqali 
uning fikriga, dunyoqarashiga ta’sir 
qila oladi. Aynan shu boisdan, teatr 

san’ati – ta’sirchanlik borasida teng-
gi yo‘q san’at deb ataladi. Xo‘sh, ho-
zirgi teatr san’atimiz, aktyorlik kasbi 
qachon va qayerda, qanday paydo 
bo‘lgan? Ibtidoga nazar tashlaymiz…

“Ibtidoiy jamiyat odamlarining 
kun kechirishi benihoya og‘ir bo‘l-
ganidan ular to‘da-to‘da bo‘lib, ta-
biatning daxshatli hodisalariga bir-
galikda qarshilik ko‘rsatib, yashash 
uchun kurash olib borardilar.” – deb 
yozadi o‘zining “O‘zbek teatri tarixi” 
kitobida akademik Mamajon Rah-
monov. Ularning rivojlanishi haqida 
esa shunday deydi – “Bu davr odam-
lari hali ma’dan nimaligini bilmasdi, 
ammo, ishlab chiqarish qurollari ya-
ratishga qodir edi. Mehnat jarayoni-
da va tabiat kuchlari bilan kurashda 
odam qo‘lining takomillashib bori-
shi tufayli kishi organizmining bosh-
qa a’zolari, idrok-fahm etish layoqati 
ham taraqqiy etib, unda talaffuz va 
estetik sezgilarning dastlabki faktor-
lari tug‘ila boshlaydi. Negaki, odam-
ning tabiat hodisalarini, uning rang 
va tafovutlarini, ohang va boshqa 
sifatlarni bilishga qiziqishi har vaqt 
mehnat jarayoni bilan uzviy bog‘liq 
bo‘ladi. Odamning yashashi uchun 
kerak bo‘lgan narsalarni topishga va 
buning uchun tabiat hodisalari usti-
dan hukmronlik qilish istagi va uzoq 
kurashi orqasida sezgi organlari, ong 
va talaffuzi taraqqiy topadi. Natijada, 
badiiy ijod vujudga kelib, odamlar-
da tabiat go‘zalligidan, ranglardan 
va ohanglardan ta’sirlanish, o‘z qo‘l 
mehnati bilan yaratilgan narsalar-
da o‘z tuyg‘ulari va fikrlarini aks etti-
rish, biron material vositasi bilan real 
dunyoni badiiy tasvirlashga ehtiyoj 
sezgisi ham o‘sib boradi.” [2. 20-bet]

Ibtidoiy davrdan so‘ng jahon 



71 №04 2024

tarixida antik teatr – xalq hayoti va 
uning taqdiri bilan bog‘liq ulug‘vor 
g‘oyalar teatri sifatida dunyoga kel-
di hamda Qadimgi Yunonistonda 
Esxil o‘z tragediyalari bilan uning ri-
vojiga xizmat qildi. Spektakllardagi 
bitta aktyor yoniga ikkinchi aktyorni 
va yunon mifologik xudolarini kirit-
di. Natijada “Tragediya otasi” nomi 
bilan tarixda qoldi. Sofokl bo‘lsa Es-
xildan farqli o‘laroq, o‘z asarlarida 
insonni qahramon qildi va “tragedi-
yani falakdan zaminga olib tushgan 
sohibi qalam” deya ta’riflandi. Bun-
dan tashqari, sahnaga uchinchi ak-
tyorni ham jalb etdi. Ulardan so‘ng 
Yevripid tragediyani yanada rivojlan-
tirib, Aristotelning “Eng fojeiy shoir” 
ta’rifiga sazovor bo‘ldi. Aristofan esa 
komediya janrini ilgari surdi va siyo-
siy kamchiliklarni hajv orqali ko‘rsata 
bildi. Rimda Plavt va Senekalar yu-
non asarlari asosida yangi sahnaviy 
shakllar, falsafiy hamda badiiy ob-
razlar orqali vatanni sevish, do‘stga 
sadoqat, yorga vafo, ota-onaga mu-
habbat, haqga imon-e’tiqod tuyg‘u-
larini tarannum etdilar. XV asrdan 
boshlangan Uyg‘onish davrida Itali-
ya, Ispaniya, Angliya, Fransiya zami-
nida teatr san’ati yangi taraqqiyot 
davriga ko‘tarildi. Shekspir va Molyer 
bunga o‘zining salmoqli ijodi bilan 
katta hissa qo‘shdi. XVIII asrga ke-
lib ma’rifatparvarlik dramaturgiyasi 
vakillari Angliyadan Sheridan, Fran-
siyadan Volter, Didro, Italiyadan Gol-
doni, Gotssi, Germaniyadan Lessing, 
Shillerlar teatr san’atini umumxalq 
minbariga aylantirish g‘oyasini ilga-
ri surdilar. Volter o‘z qahramonlarini 
his-tuyg‘u bobida jo‘shqinroq, xatti-
harakatda ancha shiddatli tasvirla-
gan bo‘lsa, Didro aql-idrokli bo‘lishi-

ni ma’qulladi. Yevropa mamlakatlari 
va AQSHda XIX asrda Gyugo, Bayron, 
Meterlink, Ibsen, Shou, Gauptmanlar 
voqelikni aks ettirishning yangi usul-
larini o‘zlashtirishgan bo‘lsa, XX asrda 
Stanislavskiy tomonidan “Aktyorlik 
sistemasi” [3.], M.Chexovning “Aktyor 
texnikasi” [4.], Meyerxoldning “Bio-
mexanikasi” [5.], Brextning “Epik te-
atri” [6.], Grotovskiyning “Kambag‘al 
teatri” [7.] yaratilishi teatr san’atining 
zamonaviy ijod yo‘lini belgilab berdi.

O‘zbek teatr san’ati ham jahon 
teatriga uyg‘un holda rivojlanib kel-
di. Ya’ni, ovchilik, mehnat jarayoni, 
jangovar raqslar, xalq o‘yinlari, diniy 
marosimlar, taqlid, qiziqchilik, an’-
anaviy teatr, maydon tomoshalari 
vujudga keldi. Bu haqidagi ma’lu-
motlarni bizga mamlakatimiz hudu-
didan topilgan toshlarga chizilgan 
qadimiy suratlarga tayangan hol-
da, akademik Mamajon Rahmonov 
o‘zining “O‘zbek teatri tarixi” [8.] ki-
tobida yozib qoldirgan bo‘lsa, Muh-
sin Qodirovning monografiyalarida 
ham sahnaviy obraz yaratish haqida 
ko‘p ma’lumotlarni uchratamiz. Xalq 
og‘zaki ijodi namunalari “Rustam”, 
“Alpomish”, “Go‘ro‘g‘li” dostonlarida 
vatanparvarlik, qahramonlik kuy-
langan bo‘lsa, XX asrning boshlari-
da  yaratilgan “Padarkush”, “Halima”, 
“Farhod va Shirin”, “Layli va Majnun” 
kabi asarlarda sahnaviy talqin yangi-
cha tus oldi. Mannon Uyg‘ur va bir 
necha buyuk teatr arboblari (Yetim 
Bobojonov, Razzoq Hamroyev, Abror 
Hidoyatov, Shukur Burxonov, Lut-
fixonim Sarimsoqova, Sora Eshon-
to‘rayeva, Soyib Xo‘jayev, Abbos Ba-
kirov, Mahmudjon G‘ofurov, Hamza 
Umarov), ularning ijod uslublari, 
yaratgan maktabi, obrazlari va ak-



72

tyorlik an’analari 
o‘zbek zamonaviy 
teatr san’atining ri-
vojiga mustahkam 
poydevor bo‘ldi.

Yangilanayot-
gan O‘zbekistoni-
mizning barcha 
sohalarida islohot-
larni amalga oshi-
rish, yetuk va za-
mon talabiga javob 
beradigan muta-
xassis kadrlarni 
tayyorlash, ta’lim 
tizimini mustah-
kamlash, uni za-
mon talablari bilan 
uyg‘unlashtirishga 
katta ahamiyat berilmoqda. Bunda 
“O‘zbekiston davlat san’at va ma-
daniyat instituti” ning mutaxassis 
kadrlarni tayyorlash, ta’lim va tarbi-
ya berish tizimi aktyorlik mahoratini 
egallashning an’anaviy (Stanislavs-
kiy ta’limoti), milliy va jahon tajribasi 
bilan uyg‘unlashgan, yangi hamda 
zamonaviy uslublarini o‘qitish orqali 
islohotlar talablari bilan chambar-
chas bog‘liq holda faoliyat ko‘rsatib 
kelmoqda. Misol uchun, bugungi 
kun teatri va tomoshabini talabidan 
kelib chiqib, zamonaviy aktyor oldi-
ga yangi innovatsion metodlarni o‘z-
lashtirish majburiyati qo‘yilmoqda. 
Maqsad tomoshaviylik, ta’sirchanlik 
kuchini oshirish. Konstantin Serge-
yevich Stanislavskiy ta’limoti aso-
sida uning izdoshlari (V.Meyerxold, 
E.Vaxtangov, M.Chexov, A.Tairov, 
M.Uyg‘ur B.Brext, E.Grotovskiy, 
G.Tovstonogov, R.Boleslavskiy,) o‘z-
larining metodlarini ishlab chiqish-
gan. Har birining individual yonda-

shuv uslubi bor. 
Ana shu uslublarni 
va ularni o‘zlashti-
rish sir-asrorlarini 
bo‘lajak aktyorlar-
ga o‘rgatib kela-
yotgan rejissor-pe-
dagoglar Bahodir 
Nazarov, Munavva-
ra Abdullayeva, Ha-
mida Mahmudova, 
Shoira Hamidova, 
Nodira Mahmudo-
va, Nasrillo Qobil, 
Ramz Qodirov si-
ngari ustozlar to-
monidan bugungi 
kunda xalqimizga 
ziyo, ma’naviyat 

ulashayotgan respublikamiz teatrla-
riga badiiy saviyasi keng, mahoratli 
aktyorlar tayyorlanmoqda.

Teatrning ta’sirchanligi aktyor-
ning ijro mahorati bilan singdirili-
shini inobatga olib, ta’sir etuvchi ji-
hatlarga ustozlarning qator fikrlarini 
keltirishni joiz deb bildik. Ustozlar – 
“Aktyorlik metodi sifatida kechinma 
san’ati va namoyish san’atini ikkita 
asosiy oqim, qarama-qarshi usullar-
dir, ammo har ikkalasi ham sahnada 
zarurdir” – deb uqtirishadi. Keling, 
ikkala maktabning farqlari haqida 
batafsil to‘xtalib o‘tamiz. Kechinma 
san’atining asosiy vazifasi qahra-
mon hayotining tashqi tomonlarini 
emas, balki tomoshabinga uning 
ichki dunyosini yetkazishdir. Bu 
esa sahnalashtirilayotgan spektakl-
ning yanada jonli chiqishiga zamin 
yaratadi. Buning uchun aktyor o‘z 
his-tuyg‘ularini personaj ehtiyojiga 
o‘tkazib, moslashtira olishi kerak. 
Har bir spektakldagi har bir rolning 

KECHINMA 
SAN’ATINING 
ASOSIY VAZIFASI 
QAHRAMON 
HAYOTINING TASHQI 
TOMONLARINI 
EMAS, BALKI 
TOMOSHABINGA 
UNING ICHKI 
DUNYOSINI 
YETKAZISHDIR.



73 №04 2024

berilgan shart-sharoiti, voqeasi, 
xatti-harakati, his-hayajonini to‘liq 
yoritish orqali tomoshabin e’tibo-
rini qozonish mumkin. Namoyish 
san’atida esa obrazni to‘liq kechi-
nish faqat bir marta yoki bir necha 
martagina muhim. Sababi, obraz-
ning mexanik shaklini ishlab chiqib, 
o‘zlashtirib olish uchun. Shubhasiz, 
bu usul improvizatsiyadan (badiiha) 
mahrum bo‘lib, tomoshabinni kam-
roq qiziqishda ushlab turadi va ke-
chinmaga nisbatan kuchsizroq ta’sir 
qiladi. Shu bilan birga ta’sirchan va 
samaraliroq bo‘lishi ham mumkin. 
Bu ikki tendensiya o‘rtasidagi farq-
ni spektaklning tabiati va alohida 
tarkibiy qismlaridagi qo‘shimcha ij-
rolarni hisobga olgan holda aktyor 
o‘z mahorati va uslubiga qarab bel-
gilaydi.

“Hozirgi kunda aktyorlik san’ati-
da ikki yo‘nalishni ham birdek qo‘l-
lash maqsadga muvofiq.” – dey-
di san’atshunoslik fanlari bo‘yicha 
falsafa doktori Baxtiyor Yoqubov 
– “Lekin, rejissor men spektaklni 
kechinmada va yoki namoyishda 
sahnalashtiraman deya olmaydi. 
Chunki bu yerda asar janri turib-
di. Misol uchun, Anton Pavlovich 
Chexovning “Chayka” asarini rejis-
sor xohlasa ham namoyish san’a-
tida qo‘yolmaydi. Sababi, “Chayka” 
psixologik asar. Uni kechinmay tu-
rib, ijro qilib bo‘lmaydi. Yoki Uilyam 
Shekspirning “O‘n ikkinchi kecha” 
asarini rejissor kechinma san’atida 
sahnalashtirolmaydi. Asar o‘yin-kul-
gi haqida. Ammo, spektaklning g‘o-
yasiga, rejissorning ko‘rsatmasiga 
qarshi chiqmagan holda aktyor o‘z 
ijrosida kezi kelganda ikki uslubni 
ham qo‘llashi mumkin. Chunki, ke-

chinma aktyori har doim ham bir 
xil zo‘r o‘ynay olmaydi va namoyish 
aktyori zo‘r bo‘lmasa ham, har doim 
bir xil ishonchli o‘ynaydi.” – deb fikri-
ni isbotladi. [9. 21-bet]

Jo‘ra Mahmudov bo‘lsa aktyor-
ning tomoshabinga ta’sir etishi 
mumkin bo‘lgan jihatlariga to‘xtalib, 
shunday deydi – “Aktyorning tanasi 
oddiy mexanik harakat bilan vazi-
fani sahnaviy ifodalar ekan, amalga 
oshirilgan harakat shunchaki o‘tib 
ketaveradi. Unga hayot va ruh ba-
g‘ishlash uchun sahnada ruhiy va 
jismoniy xatti-harakat bajarish talab 
etiladi. Ana o‘shanda sahnaviy xatti-
harakat paydo bo‘ladi” – deb ta’sir 
kuchi mavzusiga mos mashqlar 
ketma-ketligini taklif qildi. Aktyor-
lik maktabi an’analarida bu – Mixail 
Chexovdan trening-mashg‘ulot deb 
ataladi.

Sizga tavsiya etilayotgan hara-
katlarni amalda bajargan holda or-
timdan yuring. Hozir ijodiy sezgila-
ringizni kuzatishning texnik sun’iy 
usulini tavsiya etmoqchiman. Qo‘-
lingizni ko‘tarib tushuring. Nima 
qildingiz? Oddiy jismoniy harakat, 
oddiy imo-ishorani bajardingiz. 
Uni qiynalmay bajardingiz. Nima 
uchun? Chunki siz har qanday hara-
kat kabi buni ham irodangiz buyur-
gani uchun bajardingiz. Endi o‘sha 
harakatlarga biron-bir “ma’no” berib 
bajarib ko‘ring. Masalan, harakat-
laringiz “xavotirlik” kayfiyatini ifoda 
etsin. Bu harakatlarni ham avvalgi-
sidan yengil bajarishga urinib ko‘-
ring. Bu safargi harakatlaringizda 
ruhiy holat paydo bo‘ladi. Unda qan-
day ma’no bo‘lishi mumkin? Hara-
katlarga ozgina xavotirlanish tusini 
berishingiz sababidan, qalbingiz-



74

dagi sezgilar uyg‘ondi, xolos. Maz-
kur sezgilarni zo‘rlab paydo qilgani-
ngiz yo‘q. Nega? Shuning uchunki, 
o‘sha damda diqqatingiz sezgilarga 
emas, harakatni bajarish jarayoniga 
qaratilgan edi. Harakatni bajarish 
jarayonida unga ma’lum bir ma’no 
berdingiz va sezgilar beihtiyor o‘z 
harakatini boshlab yubordi. Ya’ni, 
sezgi o‘z-o‘zidan harakatga qo‘shilib 
ketadi. Agar sezgilar paydo bo‘lishi-
ni kutib, harakatga biron-bir ma’no 
bermasangiz, sezgilar qo‘zg‘olma-
gan bo‘lardi. To‘g‘ri ijodiy jarayonga 
buyruq berib bo‘lmaydi. Ular inson 
qalbining yuzasida turmaydi. Ular 
bosimga bo‘ysunmay, ong ostidan 
o‘zi paydo bo‘ladi. Lekin ularni qiziq-
tira bilish ham kerak. Ma’lum ma’no 
berilgan harakatingiz orqali uni qi-
ziqtirib, mudroqlik holatidan uyg‘o-
tib yuborasiz. Inson qalbida paydo 
bo‘lgan bu tuyg‘ular, ovoz va tovush-
ga aylangan holda, so‘zning jonli 
mazmunini chuqurlashtirib, uning 
badiiyligini oshiradi. Tovushlar bir-bi-
riga qo‘shilib so‘z, so‘zlar jumlaga ay-
lanib, bir-biriga ta’sir ko‘rsatadi. So‘z 
bilan harakat o‘rtasidagi farq shun-
dan iboratki, harakatni siz yaratasiz. 
Shuning uchun u subyektiv – botiniy. 
So‘z esa ob’ektiv – zohiriy ahamiyatga 
ega bo‘lib, uni siz o‘zgartira olmaysiz. 
Ya’ni “l” tovushuni “a”ga, “t” tovushini 
“b”ga aylantirolmaysiz. Tovushlardan 
bunyod bo‘lgan so‘zlar va gaplar-
ning ma’nosi o‘zgarmasligi mum-
kin. Lekin harakat orqali kelgan tuy-
g‘ular bilan rang-barang ifoda etish 
mumkin.  “So‘z va harakat”, har ikkisi 
ham bir maqsadga, ya’ni tovushning 
“ta’sir kuchini oshirishga, jarangdor 
bo‘lishiga, nutqning jonli chiqishiga” 
xizmat qiladi.

Uzoq yillardan beri musiqali te-
atr aktyorligi yo‘nalishi talabalari-
ning kuylovchi aktyor bo‘lib shakl-
lanishi uchun qator o‘quv-uslubiy 
qo‘llanmalar bilan saboq berib kela-
yotgan Nasrillo Qobilov ham ijrochi-
ning tomoshabinga ta’siri borasida 
Yeji Grotovskiy uslubi haqida alohi-
da tushuntirib o‘tadi.

Yeji Grotovskiy xotiralarga katta 
ahamiyat bergan – ularning bar-
chasi u yoki bu tarzda inson tana-
sida saqlanib qolishiga ishongan. 
Grotovskiy tanani tinglash orqa-
li kerakli his-tuyg‘ularni uyg‘otish 
mumkin va aktyorlik mahoratini 
o‘rganishni hojati yo‘q deb hisob-
lardi. Uning ta’kidlashicha, aktyor 
qachonlardir ko‘rgan-kechirgan-
larini eslashi kifoya. Masalan, bola-
dan super qahramon, hayvon yoki 
malika obrazini yaratish uchun 
ko‘p vaqt talab etilmaydi – u buni 
tabiiy ravishda bajaradi. Aktyor-
ning vazifasi mana shu tabiiylikka 
qaytishdir. Bu bolalarcha qobili-
yat bizni tark etib hech qayerga 
ketmaydi, u ichimizda yashaydi va 
shunchaki uni ichimizdan chiqishi-
ga yordam berishimiz kerak deydi. 
Shunga ko‘ra, aktyorlik kasbi oldin-
ga emas, orqaga qaytish yo‘lidir. 
Grotovskiy o‘quvchilarni xona bo‘y-
lab yugurganda, derazaga qarab 
yoki burchakka qarab turganda 
ularning his-tuyg‘ulari qanday o‘z-
garib borayotganiga e’tibor berish-
ga undadi. Doimiy ravishda tajriba 
o‘tkazish kerakligi, ya’ni, u yoki bu 
harakat qanday qilib u yoki bu his-
siyotga olib kelishini kuzatish kerak 
deb bildi. Grotovskiy mashg‘ulotla-
ri ko‘plab jismoniy mashqlarni o‘z 
ichiga oladi. Ammo ularning maq-



75 №04 2024

sadi jismoniy kuchni o‘rgatish va 
aktyorlarni akrobatik usullarga tay-
yorlash emas, balki ichki quvvatni 
(energiyani) faollashtirishdir. Tex-
nikaning eng muhim elementi va 
qoidasi shundan iboratki, ovoz ha-
rakatidan avval tana harakati yuza-
ga keladi. Agar o‘ylayotgan bo‘lsa-
ngiz, tanangiz bilan o‘ylang. Ya’ni, 
avval tana ishlashi, keyin ovoz keli-
shini xotirada muhrlab olish kerak. 
Grotovskiy hech qachon avj (kulmi-
natsion) nuqtalarni repetitsiya qil-
maslikni, avj nuqtagacha bo‘lgan 
jarayondagi tayyorlov mashqlarni 
bajarishni uqtirdi. Uningcha bizni 
tashvishga solayotgan barcha nar-
salar boshlanishi va tugallanishida 
jismoniy harakatda bo‘lishi kerak. 
Natijaga emas, organik rivojlanib 
to‘g‘ridan-to‘g‘ri hayotiy harakatlar 
paydo bo‘lishiga intilish kerak.

Hamida Mahmudova o‘zbek 
milliy aktyorlik maktabining an’ana-
lari haqida so‘z yuritganda, Mannon 
Uyg‘urga alohida urg‘u beradi:

Mannon Uyg‘ur butun umrini 
milliy teatr maktabiga bag‘ishlagan 
buyuk zotdir. Mannon Uyg‘ur “xatti-
harakat ta’sirchanligini yanada ku-
chaytiradigan vosita – til va dil bir-
ligidir” deb tushunib, so‘z san’atini 
aktyorlik mahoratiga uyg‘un holda 
o‘rgangan. Uyg‘ur Amir Temur rolini 
birinchi ijro qilgan artistlarimizdan 
bo‘lib, Fitrat yozgan “Temur sag‘ana-
si” pyesasida Temurning qabr yoril-
ganda qabrdan chiqish jarayonidagi 
xatti-harakatlarini g‘oyat ustalik bi-
lan bajargani va yosh yigitning mo-
nologini so‘zsiz tinglagani aktyorlik 
mahoratining “so‘zsiz xatti-harakat” 
elementini judayam mohirona egal-
laganidan guvohlik beradi. Mannon 

Uyg‘ur so‘zlarni tomoshabinga yet-
kazib berishni birinchi o‘ringa qo‘y-
gan. Bu yo‘lda u ovozi jarangdor ak-
tyorlar bilan ishlashni afzal bilgan. 
Asarning bosh qahramonini sahna 
oldida (birinchi planda) so‘zlashga 
undadi va unga epizod rollardagi 
sahnadoshlar halaqit qilmasligini 
ta’minlab, erkin hamda tabiiy xatti-
harakat bajarishiga imkon yaratdi. 
Aktyorlarning bachkana harakat-
lariga chek qo‘yib, ulardan Sheks-
pir ta’biricha aytganda “harakatni 
– so‘zga, so‘zni – harakatga” moslab 
o‘ynashni talab etdi. Mizansahnalar 
qurishda aktyor monologining real 
bo‘lishiga va o‘zida so‘z nutqining 
murakkab shakllarini aks ettirishga 
intildi.

Pedagog Ramz Qodirov “Musi-
qali drama” talabalari uchun eng 
foydali mashg‘ulot, ya’ni boshlan-
g‘ich jarayon – “oddiy xatti-harakat-
dan musiqiy psixofizik xatti-harakat-
ga o‘tish” deb biladi va bu borada 
qator guruhli mashqlarni tavsiya 
etadi:

Talabalarga pedagog tomoni-
dan tik turgan holatda, tizzalarni 
bukmasdan, sakkiz sanoqqa bosh-
ni yerga egish taklif etiladi. Bunda 
tananing bosh, bel, bo‘yin va qo‘l 
sohalari bo‘shashadi hamda nafas 
yo‘llari faoliyatiga ijobiy ta’sir etadi. 
So‘ng sakkiz sanoq davomida mana 
shu egilgan holat saqlanadi. Keyin 
sakkiz sanoqqa tik holatga qaytiladi 
va yana sakkiz sanoqqa oyoq uchida, 
qo‘llarni birlashtirib balandga par-
voz qilgandek intiladi. So‘ngra sak-
kiz sanoqqa birinchi holatga qayti-
ladi. Bu mashq diqqatni jamlagan 
holda sanoq bilan vazifa bajarishga 
o‘rgatadi. Bundan tashqari, vazifa 



76

bajarish asnosida tananing erkinlik-
ka erishishini ta’minlaydi.

Endi mazkur mashq rejissor-pe-
dagog tomonidan vazifa berilgan 
holda takrorlanadi. Misol uchun, ta-
labalarga sakkiz sanoqqa yerda yot-
gan tasavvurdagi o‘tinga egilib uni 
ushlash, yana sakkiz sanoqqa o‘tinni 
ushlagan holatda tik turish va sakkiz 
sanoqqa o‘tinni otishga hozirlanish, 
so‘ng sakkiz sanoqqa o‘tinni uloq-
tirish vazifasi beriladi. O‘tinni uloq-
tirgandan keyin ham sakkiz sanoq 
tugamagunicha undan diqqatni 
uzmaslik muhimligini alohida ta’-
kidlaydi. Bu mashqning murakkab-
ligi shundaki, tasavvurdagi o‘tinning 
og‘irligi, hajmi, shakli haqida fikr-
lashga va uni mo‘ljallangan joyga 
uloqtirish uchun qancha kuch sarf-
lash kerakligi, tananing qay holatda 
turishligi kabi savollarga javob to-
pishga majburlashidir. Undan ham 
qiyini, talaba musiqali drama tala-
bidan kelib chiqib, bu mashqlardagi 
jarayonlarning hammasini sanoqda 
bajarishidir.

1863-yil 1-yanvarda Rossiyaning 
Moskva shahrida dunyoga kelgan 
Konstantin Sergeyevich Stanislavs-
kiy (Alekseyev) tomonidan aktyorlik 
va umuman teatr san’ati uchun mu-
him bo‘lgan nazariya, ya’ni  “Stanis-
lavskiy sistemasi” bizga meros bo‘lib 
qoldi. Stanislavskiy 1898-yil Vladimir 
Nemirovich Danchenko bilan bir-
ga “Moskva Badiiy akademik teatri” 
(MXAT) ga asos soladi hamda umri-
ni rejissorlik va aktyorlik san’atining 
yangi yo‘llarini ochishga sarflaydi. U 
yaratgan sistema dunyoning barcha 
teatr oliygohlarida aktyor tarbiya-
lash metodikasining asosi hisobla-
nadi. Sistemaning beshta asosiy ta-

moyilini “Hayotiy haqiqat”, “Berilgan 
shart-sharoitda ishlash”, “Hozir va 
shu yerda ijro qilish”, “Aktyorning ta-
komillashuvi”, “Sahnada partnyorlar 
bilan munosabat” tashkil etadi.

Stanislavskiy aktyorlik maqomi-
ga erishganlarni evolyutsion rivojla-
nib boruvchi uch darajaga ajratadi:

1.	 Aktyorlik tuyg‘usi – har bir 
spektaklda aktyorga xizmat qilish-
ga tayyor turgan hunarmandlik ko‘-
nikmasi. Bu “g‘amxo‘r ko‘nikmalar” 
har bir rolni aktyorning mushaklari 
va tuyg‘ulari xotirasida saqlanib qol-
gan shtamplarga tayangan holda 
namoyish etishga qodir. Mohirona 
ijro etilgan rolda kechagi harakat-
lar va tuyg‘ular aynan takrorlanadi. 
Bunday aktyorlar ilhomni kutib ya-
shaydilar. Ilhom esa – injiq tuyg‘u. U 
har doim ham aktyorga bo‘ysuna-
vermaydi. Bugungi spektaklda ak-
tyorning ilhomi kelsa-keldi, kelmasa 
“g‘amxo‘r hunar” shtamplari uni har 
doimgidek yana qutqaradi. Ilhom-
siz, zavqsiz namoyish etilgan rol ij-
rosidan so‘ng aktyorning o‘z yog‘i-
ga o‘zi qovrulib “yana o‘xshamadi”, 
degan ichki nidosini tomoshabinlar 
bilmaydi.

2.	 Ijodkorlik tuyg‘usi – “injiq il-
homni” doim chaqirib olishga va uni 
o‘z roliga xizmat qildirishga qodir 
aktyorlarda shakllangan ko‘nikma. 
Bunday aktyorlar namoyish etish-
dan yuqoriroq bo‘lgan bosqichga 
– o‘z rolini har bir spektaklda qayta 
kechinishga erishadi. U ilhomlanib, 
o‘z roli tuyg‘ularini qayta kechina-
yotganidan zavq oladi. Ijodkorlik 
tuyg‘usi to‘g‘ri tarbiyalangan aktyor, 
berilgan shart-sharoitdagi voqea 
– men bilan, hozir, shu yerda, birin-
chi marta sodir bo‘layapti, degan 



77 №04 2024

ishonch bilan, jonli muloqotga kiri-
shadi. Sahnada jonli muloqotni uz-
luksiz boshqarib borishga intiladi. 
Bu intilishning ijobiy natijasini o‘zi, 
sahnadagi partnyorlari va tomosha-
binlar sezadi. Ijodkor aktyor, tomo-
shabin aynan mana shunday jonli 
muloqotni ko‘rish uchun teatrga ke-
lishini biladi.

3.	 San’atkorlik tuyg‘usi – ijod-
korlik tuyg‘usi to‘g‘ri tarbiyalangan, 
ma’naviy qiyofasi shakllangan, ba-
diiy tasavvuri va tafakkuri boy, ya-
ratuvchanlik qudratiga ega bo‘lgan 
aktyorlar ko‘tariladigan daraja. Bun-
day san’atkorlar yaratgan obrazlar 
– millatning ma’naviy mulkiga, ma-
daniy boyligiga aylanadi. Ular ijodini 
yoshlarga namuna qilib ko‘rsatish, 
avloddan-avlodga meros qilib qol-
dirish mumkin.

Bunga misol qilib, Shukur Bur-
honovning yuksak mahorat bilan 
ijro etilgan G‘afur (Boy ila xizmatchi), 
Odilbek (Xolisxon), Oleko Dundich 
(Oleko Dundich), Jaloliddin (Jalo-
liddin Manguberdi), Sobir Rahimov 
(General Rahimov), Maksimov (Den-
gizchilar uchun) kabi rollari yoinki 
fojiaviy, chuqur falsafiy mazmun-
mohiyat bilan yo‘g‘rilgan Gamlet 
(Gamlet), Romeo (Romeo va Ju-
letta), Brut (Yuliy Sezar), Voynitskiy 

(Vanya tog‘a), Mirzo Ulug‘bek (Mirzo 
Ulug‘bek), Edip (Shoh Edip), Sulay-
mon ota (Qiyomat qarz) singari ob-
razlarini keltirish mumkin.

Aktyor ta’limotlar va undagi tre-
ning-mashg‘ulotlar o‘rnini yaxshi 
anglab yetmog‘i kerak. Aktyor tinim-
siz o‘z ustida ishlashi orqali mukam-
mallikka erishadi. Bu yo‘lda unga 
sanoqsiz repetitsiyalar yordamla-
shadi. Repetitsiya nima uchun de-
yilsa aktyorda ko‘nikma shakllanishi 
uchun deyiladi. Ko‘nikma aktyorlik 
mahoratidagi ta’limotlar va undagi 
mashqlarda shakllanadi. Yuqorida 
berilgan ta’limotlar aktyorlik san’ati-
dagi bizga ma’lum bo‘lganlaridir va 
hali biz o‘rganishimiz kerak bo‘lgan-
lari ham ko‘p.

Xulosa qilib aytganda, bo‘lajak 
aktyorlarni tayyorlashning bugungi 
kundagi  o‘rni muhim hisoblanib, 
unga dunyoning barcha aktyorlik 
san’ati maktablari va ulardagi ta’li-
motlarni chuqur o‘rgangan holda 
ta’lim jarayonini tashkil etish, inno-
vatsion o‘quv reja va uslublarni joriy 
etish orqali kelajakda iste’dodli, iz-
lanuvchan ijodkor tarbiyalash ko‘z-
da tutiladi. Bunday aktyor o‘zining 
ijodkorlik tuyg‘usi bilan ifodaviy sah-
na xatti-harakatlari, nutqining ta’sir-
chanligi orqali asarning oliy maqsa-
diga shakl va jon kiritadi, sahnaviy 
asarlarda tomoshabinga ma’naviy 
ozuqa beradi. Ushbu mas’uliyatli 
kasb egasi tomoshabinga ezgu g‘o-
yalarni yetkazar ekan, o‘zi ham in-
soniy tuyg‘ularni hurmat qiladigan 
shaxs bo‘lmog‘i lozim. Bunda biz 
pedagoglarning tinimsiz izlanishla-
rimiz maqsadga eltuvchi yo‘l hisob-
lanadi.

AKTYOR TINIMSIZ 
O‘Z USTIDA 
ISHLASHI ORQALI 
MUKAMMALLIKKA 
ERISHADI.



78

FOYDALANILGAN ADABIYOTLAR:

1.	 O‘zbekiston Respublikasi Prezidenti Shavkat Miromonovich Mirziyo-
yevning 2017-yil 3-avgustdagi O‘zbekiston ijodkor ziyolilari bilan uchrashuv-
dagi ma’ruzasidan. Xalq so‘zi. 2017-yil 4-avgust.

2.	 Mamajon Rahmonov. O‘zbek teatri tarixi. Qadimiy zamonlardan ХVIII 
asrga qadar. Тoshkent-1974. 20-bet.

3.	 Konstantin Sergeyevich Stanislavskiy. Rabota aktyora nad soboy. 
Moskva 1955. Iskusstvo.

4.	 Мixail Chexov. O texnike aktyora. Moskva 2018. АSТ
5.	 Vera Polishuk. Vsevolod Meyerxold. Moskva 2010. AST.
6.	 Bertold Brext. Теоriya epicheskogo teatra. Moskva 1965. Iskusstvo.
7.	 Yeji Grotovskiy. Towards a poor theatre. Denmark 1968. Holstebro.
8.	 Mamajon Rahmonov. O‘zbek teatri tarixi. Qadimiy zamonlardan ХVIII 

asrga qadar. Тoshkent-1974. Fan nashriyoti.
9.	 Isfandiyor Xomidov. “Sahnaviy obraz yaratishda xatti-harakat, nutq va 

musiqa uyg‘unligi” magistrlik darajasini olish uchun yozilgan dissertatsiya. 
Qo‘lyozma huquqida UDK: 792.076 BBK: 85.73. X 73.

98

FOYDALANILGAN ADABIYOTLAR

1. Azizov O. Tilshunoslikka kirish. ‒ Toshkent: Fan, 1996.
2. Begmatov E. Hozirgi o‘zbek adabiy tilining leksik qatlamlari. – Toshkent: 

Fan, 1985.
3.  Nurmonov A. Tanlangan asarlar. 1-jild. –T.: Akademnashr, 2012.
4. Saidxonov M.  Aloqa-aralashuv va imo-ishoralar. –T.: Fan, 2008.
5. Safarov SH. Pragmalingvistika. - Toshkent: O‘zbekiston Milliy ensiklope-

diyasi, 2008.
6. Серл Дж.Р. Классификация иллокутивных актов // Новое в 

зарубежной лингвистике. Вып. 17: Теория речевых актов. – М., 1986. 
7. Остин Дж.Л. Слово как действие // Новое в зарубежной лингвистике. 

Вып. 17: Теория речевых актов. – М., 1986. 
8. Hakimov M. O‘zbek tilida matnning pragmatik talqini: Filol. fan. dokt. ... 

diss. – Toshkent, 2011.  
9.  Qurbonova M. Bolalarga xos nutqiy akt turlarining pragmalingivistik 

tahlili // Xorijiy filologiya. – Samarqand, 2016. 4-son. 
10.  Erkin A’zam. Pakananing oshiq ko‘ngli. Kinoqissa. – T., 2001. 
11.  Erkin A’zam. Anoyining jaydari olmasi. Kinoqissa. – T., 2001. 

96



79 №04 2024

AMALIY SAN’AT 
BIENNALELARI VA 
FESTIVALLARINING 
IJTIMOIY-MADANIY 
AHAMIYATI
Davronbek SHUKUROV, 

Kamoliddin Behzod 
nomidagi 
Milliy rassomlik va 
dizayn instituti mustaqil 
izlanuvchisi (PhD)

Annotatsiya. Ushbu maqolada 
Oʻzbekistonda mustaqillik yillarida 
tashkil etilgan amaliy sanʼat bien-
nalelari va festivallarining ijtimo-
iy-madaniy ahamiyati tahlil qilina-
di. Toshkent xalqaro amaliy sanʼat 
biennalesining tashkil etilishi va 
uning ijodiy muloqotni rivojlanti-
rishdagi roli yoritiladi. Shuningdek, 
bu kabi boshqa festival va tadbirlar-
ning anʼanaviy hunarmandchilikni 
saqlash va targ‘ib qilishdagi o‘rni 
haqida so‘z yuritiladi.

Kalit soʻzlar: amaliy sanʼat, 
anʼanaviy hunarmandchilik, mada-
niy meros, “Atlas bayrami”, xalqaro 
sanʼat tadbirlari, sanʼat festivallari, 
ijodiy hamkorlik.

Аннотация. В статье анали-
зируется социально-культурное 
значение биеннале и фестива-
лей прикладного искусства, ор-
ганизованных в Узбекистане в 
годы независимости. Освещает-
ся создание Ташкентской между-
народной биеннале прикладно-
го искусства и её роль в развитии 
творческого диалога. Также рас-
сматривается значение других 
фестивалей и мероприятий в со-
хранении и популяризации тра-
диционного ремесленного ис-
кусства.

Ключевые слова: приклад-
ное искусство, традиционное 
ремесло, культурное наследие, 
«Праздник Атласа», международ-
ные художественные меропри-
ятия, арт-фестивали, творческое 
сотрудничество.

Annotation. This article analyz-
es the socio-cultural significance 
of applied art biennales and festi-
vals established in Uzbekistan dur-



80

ing the years of independence. It 
highlights the establishment of 
the Tashkent International Ap-
plied Arts Biennale and its role in 
fostering creative dialogue. Addi-
tionally, the article discusses the 
importance of other similar festi-
vals and events in preserving and 
promoting traditional craftsman-
ship.

Key words: applied arts, tradi-
tional craftsmanship, cultural her-
itage, “Atlas Festival”, internation-
al art events, art festivals, creative 
collaboration.

Yurtimiz mustaqillikka erishga-
nidan so‘ng o‘tgan chorak asr da-
vomida madaniyat hamda san’at 
sohasida anchagina salmoqli na-
tijalarga erishildi. Jumladan, kulol-
chilik, kashtado‘zlik va to‘qimachi-
lik sohasida kasb mahorati sirlarini 
“Ustoz va shogird” tamoyili asosida 
avloddan avlodga o‘tkazib, mohir 
ustalarning bir necha avlodini tar-
biyalab yetishtirgan ko‘pgina ma-
halliy maktablar tiklandi. Bugungi 
kunda davlatimiz tomonidan amaliy 
san’atni O‘zbekistonda ham, xorijda 
ham targ‘ib-tashviq etish va rivoj-
lantirishga jiddiy e’tibor qaratilmoq-
da. O‘zbekiston Badiiy akademiyasi 
tomonidan muntazam tashkil etib 
kelinayotgan xalqaro biennale va 
festivallar bunga yorqin misoldir. 

“Biennale - zamonaviy san’atni 
taqdim etishning umume’tirof etil-
gan xalqaro shaklidir, u har ikki yilda 
bir marotaba o‘tkaziladi, uning aso-
sini keng qamrovga ega zamonaviy 
san’at asarlari taqdimoti va tanlovi 
tashkil etadi”. [1, 66-b.] So‘nggi yillar-
da san’atning hamma yo‘nalishlari 

kabi tasviriy va amaliy san’at rivoji 
ham davlatimiz rahbarining doimiy 
e’tiborida bo‘lmoqda. O‘zbekiston 
Badiiy akademiyasining erkin va sa-
marali faoliyat ko‘rsatishi uchun za-
rur huquqiy asos, qulay imkoniyat 
va sharoitlar yaratildi. 

 Prezidentimiz tomonidan 
2017-yilda qabul qilingan “O‘zbekis-
ton Badiiy akademiyasi faoliyatini 
rivojlantirish va yanada takomillash-
tirishga doir qo‘shimcha chora-tad-
birlar to‘g‘risida” PQ-3219-son qarori 
asosida 

2017-yildan boshlab “Toshkent 
xalqaro amaliy san’at biennalesi” ni 
har ikki yilda bir marta o‘tkazish bel-
gilandi. [2] 

Bunday biennalelarni o‘tkazish-
dan asosiy maqsad xorijlik va o‘z-
bekistonlik mashhur ustalarni bir 
maydonda to‘plash, ularning ijod 
namunalarini xalqimizga tanishti-
rish va fikr almashishlariga imkon 
yaratish, tajriba almashish va O‘zbe-
kistonda amaliy san’atni yoshlar au-
ditoriyasida targ‘ib etish, o‘rgatish, 
singdirib borishdan iborat. Shu-
ningdek, mazkur katta tadbir yosh-
larni milliyligimiz hamda o‘zligimiz-
ni yanada chuqurroq anglashlariga, 
tarixni, madaniy merosni o‘rganish-
lariga sabab bo‘ladi.

 Toshkent xalqaro amaliy san’at 
biennalesi ilk marotaba “I Toshkent 
xalqaro amaliy-bezak san’ati festi-
vali” nomi bilan o‘tkazilgan. [3, 4-b.] 
Mazkur biennalening kuratori etib 
san’atshunos Lobar Mirzaboeva ta-
yinlangan. Birinchi “Toshkent xalqa-
ro amaliy-bezak san’ati festivali”da 
Toshkentdagi 6 ta ko‘rgazma zalida 
tomoshabinlar e’tiboriga mamlaka-
timiz va Janubiy Koreya, Xitoy, Bu-



81 №04 2024

yuk Britaniya, Italiya, Rossiya, Eron, 
Ozarbayjon, Tojikiston, Latviya, Qir-
g‘iziston va Yaponiya ustalari asarlari 
taqdim etilgan. 

Birinchi “Toshkent xalqaro ama-
liy-bezak san’ati biennalesi” yurtimiz 
madaniy hayotidagi muhim hodisa 
sifatida vatanimiz hamda xorijdagi 
ko‘plab ustalarni bir joyga jamlay 
oldi. Unda libos dizayni, zargarlik, 
kulolchilik, ganchkorlik, to‘quvchilik 
va boshqa sohalar bo‘yicha taniq-
li ijodkorlar bir-biri bilan uchrashib, 
o‘zaro fikr almashishga keng imko-
niyat yaratilgan. Biennaleda jahon-
ning 16 ta mamlakatidan kelgan 
200 dan ortiq usta ijodkor asarlari 
ishtirok etgan.

Shuningdek, “II Toshkent xalqa-
ro amaliy san’at biennalesi” 2019-yil-
da Toshkent shahrida o‘tkazilgan. 
Ushbu biennale “Inson. Muhit. 
San’at” shiori ostida tashkil etilgan. 
Mazkur biennalening kuratori etib 
san’atshunos Feruza Giyasova ta-
yinlangan. Biennaleda dunyoning 
12 ta xorijiy davlatlari, jumladan, 
Buyuk Britaniya, Italiya, Germani-
ya, Eron, Yaponiya, Janubiy Koreya, 
Xitoy, Rossiya, Ozarbayjon, Ukraina, 
Qozog‘iston, Bangladesh, Tojikiston 
kabi davlatlardan 30 nafardan ziyod 
ijodkorlar bilan birga respublikamiz-
ning 100 dan ortiq amaliy san’at us-
talari ishtirok etgan. 

Biennaleda to‘qimachilik bu-
yumlari so‘zanalar, matolar, ro‘mol 
va namat mahsulotlari, gilamlar 
Markaziy ko‘rgazmalar zalida namo-
yish etildi. Unda XІX asr oxiri XX asr 
boshida Toshkent, G‘ijduvon, Nurota 
va Buxoro mumtoz so‘zanalarining 
o‘ziga xos talkinlarini yaratgan za-
monaviy ustalar: 

M. Kosimboeva, M. Narzullaeva, 
G. Omonova, S. Nazarov ishlari taq-
dim etildi. Shu bilan birga, yog‘och 
o‘ymakorligi, kandakorlik va boshqa 
hunarmandchilik turlaridagi san’at 
asarlari ham namoyish etilgan. 

Yillar davomida an’anaviy tarzda 
o‘tkazib kelinayotgan “III Toshkent 
xalqaro amaliy san’at biennale”si 
2021-yilda “Zamonaviy amaliy-bezak 
san’ati: bezak va uslub” deb nom-
lanib, noyabr oyining 5-12 kunlari 
Toshkent va Samarqand shaharla-
rida o‘tkazildi. Maqsad esa xalqaro 
madaniy hududlarda sodir bo‘layot-
gan jarayonlarga nazar tashlash, ya-
ngi ijodkorlarni kashf qilish, o‘zbek 
amaliy-bezak san’atining rivojlanish 
yo‘llarini belgilashdan iboratdir”. [4, 
4-b.]

Toshkent xalqaro amaliy san’at 
biennalesi doirasida tomoshabinlar-
ga “Xattotlik, naqqoshlik, miniatyu-
ra: meros va zamonaviylik”, “Zamo-
naviy amaliy-bezak san’ati: bezak va 
uslub”, “Loyda jilvalangan fantaziya”, 
“Zamonaviy san’atda badiiy hunar-
mandchilikning poetikasi” , “Zamo-
naviy zargarlik san’ati: rivojlanish 
tamoyillari” va “O‘zbekiston amaliy-
bezak san’ati tarixidan” deb nom-
langan ko‘rgazma namoyish etilgan.

“IV Toshkent xalqaro amaliy 
san’at biennalesi” esa 2023-yil “Glo-
ballashuv va milliy an’analarni as-
rash: tanlash imkoniyati” degan 
mavzuda bo‘lib o‘tdi. Bu gal bien-
naleda ishtirok etish uchun 12 ta 
xorijiy davlat - Italiya, Fransiya, Hin-
diston, Yaponiya, Misr, Rossiya, Litva, 
Qozog‘iston, Ozarbayjon, Tojikiston, 
Qirg‘iziston, Turkmaniston kabi dav-
latlardan jami 30 nafar, respublika-
mizdan esa 100 dan ziyod amaliy 



82

san’at ustalari tashrif buyurdi.
“Toshkent xalqaro amaliy san’at 

biennalesi” ham san’atning jamiya-
timiz o‘rtasida o‘rnini yanada yuk-
saltirishga hamda avlodlar o‘rta-
sida tajriba almashish ko‘prigiga, 
mamlakatimiz ijodkorlari va xorijiy 
mehmonlar bilan ijodiy yo‘nalishda 
muloqot almashinuviga katta his-
sa qo‘shadi. 2017-yildan buyon har 
ikki yilda bir marta an’anaviy tarzda 
o‘tkazilib kelinayotgan “Toshkent 
xalqaro amaliy san’at biennalesi”ni 
tashkil etishdan ko‘zlangan aso-
siy maqsad milliy an’analarimizni 
asrab-avaylash, zamonaviy amaliy 
san’at namunalarini xalqimiz va ja-
hon hamjamiyatiga namoyish etish, 
tobora unutilib borayotgan xalq 
an’analari hamda zamonaviy ama-
liy san’atda ro‘y berayotgan hozirgi 
kun uchun dolzarb jarayonlarni o‘r-
ganish orqali turli xalqlar o‘rtasidagi 
o‘zaro do‘stlik va hamkorlik rishta-
larini mustahkamlashga yo‘naltiril-
gan.

O‘zbekiston o‘zining boy va qadi-
miy hunarmandchilik an’analari bi-
lan mashhur bo‘lib, ularning aksari-
yati globallashuv va modernizatsiya 
tufayli xavf ostida qolmoqda. Bunga 
javoban YuNESKOning O‘zbekis-
tondagi vakolatxonasi nomoddiy 
madaniy merosni asrab-avaylash, 
an’anaviy hunarmandchilikni rivoj-
lantirish, ularning sifati va dizaynini 
yaxshilash bo‘yicha bir qancha ta-
shabbuslarni amalga oshirdi.

“Atlas bayrami” nomi bilan tanil-
gan an’anaviy to‘qimachilik festivali 
ilk bor Buyuk ipak yo‘li bo‘yidagi qa-
dimiy ipak to‘qish markazi bo‘lgan 
Marg‘ilon shahrida 2015-yil o‘tka-
zilgani e’tiborga molik tashabbus-

lardan hisoblanadi. Ushbu festival 
ham ijodkorlikni rivojlantirish, no-
moddiy madaniy merosni, xususan, 
an’anaviy o‘zbek to‘qimachilik mah-
sulotlarini asrab-avaylash va targ‘ib 
qilish, ushbu to‘qimachilik mahsu-
lotlarini ishlab chiqarish bo‘yicha 
bilim va texnologiyalarni kelajak av-
lodlar bilan ham baham ko‘rishga 
qaratilgandir. Shuningdek, u o‘zbek 
to‘qimachiligining turli yo‘nalishla-
ri, jumladan, paxta va shoyi matolar 
ishlab chiqarish, gilamchilik, kash-
tachilik va moda dizayni kabi an’-
anaviy hunarmandchilikning sifati 
va dizaynini yaxshilashga intiladi. 
Milliy hamda xalqaro hunarmand-
lar, dizaynerlar, to‘qimachilik mu-
taxassislari, ishlab chiqaruvchilar, 
moda mutaxassislarini hamkorlikka 
chorlagan festival ijodkorlikni rag‘-
batlantiradi va ijodiy iqtisodiyotning 
ham o‘sishiga yordam bera oladi.

Festival asosan o‘quv mashg‘u-
lotlarini o‘z ichiga olgan festival ol-
didan, bir qator tadbirlardan so‘ng 
rasmiy ochilish bilan yakunlanadi, 
xalqaro konferensiya, davra suhbat-
lari, moda namoyishlari va ko‘rgaz-
malar kabi muhim tadbirlar tashkil 
etiladi. Shahar bog‘larida mahal-
liy jamoalar, tashrif buyuruvchilar 
hamda mehmonlar keng ko‘lamda-
gi ommaviy tadbirlar va tomoshalar-
da qatnashishlari mumkin bo‘ladi.

Bunday festivallar shahar ahli-
ning madaniy tadbirlarda qatna-
shishini rag‘batlantiradi, yangicha 
madaniy amaliyotlar paydo bo‘li-
shiga sabab bo‘lib, xududlarning 
manzarasiga ijobiy ta’sir etadi, shu-
ningdek, O‘zbekiston shaharlari tu-
ristik reytingi ko‘tarilishiga sabab 
bo‘la oladi. Ayonki, har bir shahar 



83 №04 2024

o‘zining noyob madaniy qiyofasiga 
ega. Agar shahar ushbu o‘ziga xos-
likdan to‘liq foydalanib, uni o‘zining 
ramziga aylantira olsa, dunyoning 
boshqa madaniy markazlari oldida 
bu shaharning raqobatdosh ustun-
ligi yuzaga keladi. Hozirgi paytda 
Marg‘ilon shahri shoyi to‘qimachiligi 
bo‘yicha Farg‘ona vodiysida yetak-
chilik qilib, u yerda o‘tkazilayotgan 
“Atlas bayrami” esa mahalliy mada-
niyatni asrab-avaylash, mahalliy hu-
narmandlarning ijodiy salohiyatini 
yuksaltirish, turli mamlakatlardan 
kelgan to‘qimachilik ustalari o‘rta-
sida tajriba almashish hamda xalq 
ustalari ijtimoiy mavqeining yuksa-
lishiga xizmat kilmokda.

	 Jahon ipak va ikat hunar-
mandlari shahri maqomiga Qo‘qon, 
Buxoro qatorida Marg‘ilon shahri 
ham sazovor bo‘lgan. V an’anaviy to‘-
qimachilik “Atlas bayrami” xalqaro 
Festivali katta tantana bilan Marg‘i-
lon shahrida bo‘lib o‘tdi. O‘zbekiston 
nomoddiy madaniy merosini asrab-
avaylab saqlash va ommalashtirish, 
mintaqa an’anaviy hunarmandligi-
ni qo‘llab-quvvatlash va rivojlanti-
rishga ko‘maklashish, ( jun, ipak va 
paxtadan) qo‘l mehnatida to‘qilgan 
mato hamda gazlamalardan tayyor-
langan an’anaviy hunarmandchilik 
buyumlarining sifati va dizaynini 
mintaqa an’anaviy hunarmandchili-
gining eng yaxshi an’analaridan ke-
lib chiqib, an’anaviy bezak va naqsh-
larni qo‘llagan holda, yaxshilash va 
kelgusi hunarmandlarning tadbir-
korlik qobiliyatlarini rivojlantirishga 
yordam ko‘rsatish festivalning aso-
siy maqsadlaridan hisoblanadi.

Marg‘ilon shoyi to‘qimachiligi ta-
rixi va Buyuk Ipak yo‘li o‘tgan tarixiy 

makonda joylashgan turli mintaqa-
lar an’anaviy to‘qimachilik zamona-
viy ustalari ijodiga bag‘ishlangan 
“Buyuk Ipak yo‘li merosxo‘rlari” ko‘r-
gazmasi "Atlas” bayrami festivali-
ning muhim voqealaridan biri bo‘ldi. 
Ko‘rgazma kuratori sifatida loyiha-
ning asosiy g‘oyasi - Yevroosiyo min-
taqasidagi atlas, shoyi to‘qish va to‘-
qimachilikning boshqa sohalaridagi 
zamonaviy holat va an’analardagi 
vorisiylikni namoyish etish, Buyuk 
Ipak yo‘lidagi o‘zaro mustahkam 
aloqalar tufayli aynan ushbu xudud-
da atlas, shoyi kabi ipak matolar tay-
yorlash yo‘lga qo‘yilishining tarixini 
ko‘rsatish, ko‘rgazmaning maqsadi 
va vazifasi esa taniqli o‘zbek va xorij-
lik ustalarning ijodiy merosi hamda 
zamonaviy amaliyoti misolida noyob 
an’anaviy tekstil san’atini targ‘ib qi-
lishdan iborat ekanligi axamiyatlidir.

Yana bir yirik festivallardan biri 
Qo‘qon shahrida o‘tkazib kelinmoq-
da. 

O‘zbekiston Respublikasi Prezi-
dentining 2019-yil 3-oktabrdagi PF-
5841-son Farmoni 1-bandiga muvo-
fiq Qo‘qon shahrida har ikki yilda 
bir marotaba aynan sentyabr oyida 
Xalqaro hunarmandchilik festivali 
bundan tashqari, festival doirasida 
“Hunarmandchilik va xalq amaliy 
san’atini rivojlantirish istiqbollari” 
mavzu asosida ilmiy-amaliy konfe-
rensiya o‘tkazilishi belgilangandi.

 Festival uchun iqtidorli hunar-
mandlar hamda iste’dodli yoshlarni 
jalb etish maqsadida joylarda “Men 
Qo‘qonga boraman” shiori ostida 
ko‘rgazmalar va ko‘rik-tanlovlarni 
o‘tkazish to‘g‘risidagi nizom tasdiq-
landi. Festivalda ishtirok etish ista-
gini bildirgan xorijiy hunarmandlar, 



84

soha olimlari va ommaviy axborot 
vositalari vakillaridan munosiblarini 
tanlab olish uchun saralash komis-
siyasi tarkibi va saralash mezonlari-
ni ishlab chiqildi. Festivalni tashkil 
qilish va yuqori saviyada o‘tkazish 
uchun davlat boshqaruvi organlari, 
xo‘jalik birlashmalari hamda mahal-
liy davlat hokimiyati organlari faoli-
yati ham muvofiqlashtirildi. [5]

Aslida ham O‘zbekiston Prezi-
denti Shavkat Mirziyoev ta’kidlanga-
nidek, hunarmandchilikning paydo 
bo‘lishi dunyo sivilizasiyasi rivojida 
eng muhim va tarixiy qadam ekani 
yana bir karra isbotini topdi. Kasb-
hunar barcha xalqlarning hayotida 
muhim o‘rin egallaganligi bois ush-
bu tantanalar nafaqat o‘zbek xalqi 
balki butun dunyodagi san’at vakil-
lariga ham ilhom beruvchi makon 
bo‘la oldi.

2019-yil sentabr oyining10-15 
kunlarida I Qo‘qon xalqaro hunar-
mandlar festivali doirasida ko‘rik-
tanlov ham o‘tkazildi. Unda 76 dav-
latdan 200 dan ortiq, yurtimizdan 
esa 1100 dan ortiq hunarmand o‘zi-
ning 30 dan ortiq yo‘nalishdagi ish-
larini taqdim etgan edi. Har bir hu-
narmand yaratgan ijod namunalari 
tanlov nizomi talablariga muvofiq 5 
nafar xorijiy hamda 2 nafar mahalliy 
usta-hunarmandlardan iborat nu-
fuzli hakamlar hay’ati tomonidan 
xolislik asosida baholandi. Sakkizta 
nominaiya bo‘yicha 24 nafar g‘olib 
aniqlandi. 

2023-yilda esa Qo‘qon shahrida 
II Xalqaro hunarmandchilik festivali 
bo‘lib o‘tdai. Ikkinchi bor o‘tkazilgan 
tadbirda 70 ta mamlakatdan dav-
lat va jamoat arboblari, ustazoda 
hunarmandlar, xalq amaliy san’ati 

ustalari, mutaxassislar, soha olimla-
ri, faxriy mehmonlar, madaniyat va 
san’at namoyandalari ishtirok etish-
gan.

Bu festivalning Qo‘qonda o‘t-
kazilishi zamirida o‘ziga xos ma’no 
bor. Zero, Farg‘ona vodiysi usta hu-
narmandlar yurti. Bugun viloyatlari-
miz hunarmandlari orasida o‘zining 
maktabiga ega, turli mamlakatimiz 
va xalqaro miqyosida o‘tkazilayot-
gan ko‘rgazmalar, festival ishtirok-
chilari, davlat mukofotlari sohiblari 
ham bor. Rishton tumanida kulol-
chilik, Marg‘ilon shahrida ipak ma-
tolar ishlab chiqarish, Qo‘qonda esa 
kandakorlik, pichoqchilik, yog‘och 
o‘ymakorligi yo‘nalishlari keng rivoj-
langan.

Qo‘qon shahriga “Jahon hunar-
mandlar shahri” maqomi berilishi 
ham ushbu amaliy harakatlarning 
natijasidir. 2014-yilda ta’sis etilib, 
shu kungacha dunyodagi 36 shahar 
sazovor bo‘lgan ushbu unvonning 
Mustaqil Davlatlar Hamdo‘stligi 
mamlakatlari orasida birinchi O‘z-
bekistonning Qo‘qon shahriga be-
rilgani albatta, har bir yurtdoshimiz 
qalbida cheksiz faxr-iftixor uyg‘ota-
di.

Qo‘qon xalqaro hunarmandlar 
festivalining asosiy maqsad va vazi-
falari yurtimiz milliy hunarmandchi-
lik yo‘nalishidagi an’analarini davom 
ettirish, hunarmandlarni har jihat-
dan qo‘llab-quvvatlash, boy mada-
niy merosimizni dunyo hamjamiyati 
o‘rtasida targ‘ib qilish va shu orqa-
li jahondagi turli milliy madaniyat 
hamda qadriyatlarni yaqinlashtirish; 
xalq amaliy san’ati hamda milliy hu-
narmandchilik sohalarining xalqa-



85 №04 2024

ro obro‘-e’tiborini mustahkamlash, 
“Qo‘qon - Jahon hunarmandchilik 
shahri” brendini keng targ‘ib qilish 
hamda mamlakatimizning sayyoh-
lik borasidagi salohiyatini oshirish; 
jahon xalq amaliy san’atini saqlab 
qolish va rivojlantirish, ushbu be-
baho boyliklarni kelgusi avlodlar-
ga bezavol yetkazish va bu yo‘ldagi 
sa’y-harakat hamda imkoniyatlarni 
birlashtirish; yoshlarimizni har to-
monlama barkamol, yetuk insonlar 
qilib tarbiyalash, ularning zamo-
naviy bilimlar bilan birgalieda, xalq 
amaliy san’atining nazariy hamda 
amaliy jihatlarini puxta egallashlari 
uchun keng sharoit va imkoniyatlar 
yaratishdan iborat. 

Xulosa qilib aytganda, mustaqil-
lik yillarida O‘zbekistonda madani-
yat va san’at sohalari jadal rivojlanib, 
milliy hunarmandchilik an’analari 
tiklandi va zamonaviy san’at bilan uy-
g‘unlashdi. Toshkent xalqaro amaliy 
san’at biennalesi va “Atlas bayrami” 
festivali kabi yirik tadbirlar o‘zbek 
an’anaviy san’atini xalqaro miqyos-
da targ‘ib qilish, ijodkorlar o‘rtasida 
tajriba almashish hamda yosh av-
lodga milliy madaniyatni singdirish 
uchun muhim platformaga aylandi. 
Bu tadbirlar nafaqat milliy san’at-
ning rivojiga, balki O‘zbekistonning 
madaniy-turistik jozibadorligini 
oshirishga ham xizmat qilmoqda.

FOYDALANILGAN ADABIYOTLAR:

1. Е.В. Федина. Биеннале и фестивали как форма актуализaции сов-
ременного искусства (На примере проектов Фонда «Современная гра-
фика») дисс. канд, 2009. 66-б.

2. https://lex.uz/docs/3311182
3. Мирзабоева Л. Биринчи Тошкент халкаро амалий-безак санъати 

фестивали. // SAN’AT. – Тошкент, 2017. – №4. – Б.4
4. Фатхуллаев Р. III Тошкент халқаро амалий санъат биенналеси 

якунлари. // SAN’AT. – Тошкент, 2021. – №4. – Б.4
5. Qonunchilik ma’lumotlari milliy bazasi, 09.07.2021 y., 09/21/430/0655-

son

98

FOYDALANILGAN ADABIYOTLAR

1. Azizov O. Tilshunoslikka kirish. ‒ Toshkent: Fan, 1996.
2. Begmatov E. Hozirgi o‘zbek adabiy tilining leksik qatlamlari. – Toshkent: 

Fan, 1985.
3.  Nurmonov A. Tanlangan asarlar. 1-jild. –T.: Akademnashr, 2012.
4. Saidxonov M.  Aloqa-aralashuv va imo-ishoralar. –T.: Fan, 2008.
5. Safarov SH. Pragmalingvistika. - Toshkent: O‘zbekiston Milliy ensiklope-

diyasi, 2008.
6. Серл Дж.Р. Классификация иллокутивных актов // Новое в 

зарубежной лингвистике. Вып. 17: Теория речевых актов. – М., 1986. 
7. Остин Дж.Л. Слово как действие // Новое в зарубежной лингвистике. 

Вып. 17: Теория речевых актов. – М., 1986. 
8. Hakimov M. O‘zbek tilida matnning pragmatik talqini: Filol. fan. dokt. ... 

diss. – Toshkent, 2011.  
9.  Qurbonova M. Bolalarga xos nutqiy akt turlarining pragmalingivistik 

tahlili // Xorijiy filologiya. – Samarqand, 2016. 4-son. 
10.  Erkin A’zam. Pakananing oshiq ko‘ngli. Kinoqissa. – T., 2001. 
11.  Erkin A’zam. Anoyining jaydari olmasi. Kinoqissa. – T., 2001. 

96



86

Annotatsiya. Ushbu maqolada 
Xorazm xalq raqs san’atining shakl-
lanishidagi o‘ziga xosligi ijro qilingan 
bugungi kunda amaliyotda yo‘qolib 
borayotgan raqs turlarining qayta 
tiklanishidagi islohot va istiqbollar 
bugungi globallashuv davrida raqs 
san’ati orqali milliy qadriyatlarning 
yoshlar tarbiyasidagi ahamiyati ha-
qida fikr yuritiladi. 

Kalit so‘zlar: madaniyat, san’at, 
an’ana, qadriyat, raqs, kelajak, me-
ros.

Аннотация. В данной статье 
рассматривается своеобразие 
формирования хорезмского на-
родного танцевального искус-
ства, реформы и перспективы 
возрождения исчезающих в на-
стоящее время на практике видов 
танца, а также значение нацио-
нальных ценностей в воспитании 
молодежи посредством танце-
вального искусства в современ-
ную эпоху глобализации.

Ключевые слова: культура, 
искусство, традиция, ценность, та-
нец, будущее, наследие.

Abstract. This article examines 
the uniqueness of the formation 
of Khorezm folk dance art, reforms 
and prospects for the revival of cur-
rently disappearing types of dance, 
as well as the importance of nation-
al values in the education of youth 
through dance art in the modern 
era of globalization.

Key words: culture, art, tradi-
tion, value, dance, future, heritage.

XORAZM XALQ 
RAQSLARINING 
SHAKLLANISH 
BOSQICHLARI VA 
UNING SAHNAVIY 
TALQINIDAGI 
ISTIQBOLLARI
Shahnoza SAMANDAROVA,   

O‘zbekiston davlat 
xoreografiya 
akademiyasi mustaqil 
tadqiqotchisi 

Har bir millatning ma’naviy qiyofa-
si, qadim zamonlarda yuzaga kelgan 
san’atning qaysidir turida o‘z mazmun 
mohiyatini namoyon qiladi. San’atning 



87 №04 2024

barcha turlari qatorida raqs san’a-
ti kishilik jamiyatining ilk mehnat 
faoliyatidagi ajdodlarimiz dunyoqa-
rashi va zakovatining eng ibtidoiy 
elementlaridan biri sifatida shakl-
langanligi xalq raqslarining ildizlari 
insoniyat ibtidosi bilan bog‘liq ekan-
ligini, tarixiy ma’lumotlarda allaqa-
chon o‘z isbotini topganligini ko‘ri-
shimiz mumkin.

Milliy o‘zlik va qadriyatlar o‘zbek 
raqs san’atida insoniy tuyg‘ular jozi-
basi, or-nomus, hayo, andisha, be-
takror nafosatga asoslanadi. Milliy 
liboslarimizning ajdodlarimiz tomo-
nidan yaratilgan o‘ziga xos ko‘rini-
shi, o‘zligimizni to‘laqonli namoyish 
etishda muhim ahamiyat kasb eta-
di.  Merosiy durdona namunalari-
mizni ijro qilishda bunga alohida 
e’tibor qaratilishi, namuna bo‘la ola-
digan jarayon hisoblanadi.

Raqsdagi hatti-harakatning mu-
siqaga uyg‘un bo‘lishi, kuy mazmu-
nini ochib berishi, an’analarimiz-
ni saqlagan holda milliy g‘ururni 
yuksaltirishda soha mutaxassisla-
ri va raqqosalar zimmasidagi kat-
ta mas’uliyatdir. Bunda eng avvalo 
yurtimizda qadimdan shakllangan 
an’analar, ustozlar bisotidagi o‘git-
lar bilan birga raqs san’atining tub 
ildizlarini ilmiy-nazariy jihatdan 
о‘rganmoq zarurdir. Xususan, qadi-
miylikda ulug‘vor sanalgan xorazm 
raqs san’ati shular jumlasidandir. 
“Xorazm raqslari va kuylarining eng 
qadimiyligini tasdiqlash uchun qa-
dimiy Xorazmning muqaddas dini 
hisoblangan zardushtiylik dini va 
uning marosimlari bilan bog‘lay-
dilar “- deb yozadi Iso Jabborov 
“Buyuk xorazmshohlar davlati” ki-
tobida  . Xorazm yer yuzidagi eng 

qadimiy davlatlardan biridir. Era-
mizdan avvalgi birinchi ming yillik-
da payg‘ambar Zardusht tomoni-
dan yozilgan “Avesto” kitobi ushbu 
sarzaminda yaratilgan. Tarixan о‘ta 
qadimiy davlatlardan biri bо‘lgan 
Xorazmda ibtidoiy tuzum odamlari 
yashaganligi tо‘g‘risida ma’lumot-
lar S.P.Tolstovning Xorazmda olib 
borgan arxeologik ekspeditsiyalari 
natijalariga bag‘ishlangan “Qadim 
Xorazm”, “Qadim Xorazm sivilizatsi-
yasini izlab” kabi va boshqa qator ta-
rixiy manbaalarda yetarlicha ma’lu-
motlar berilgan.

Ibtidoiy odamlar vahshiy hay-
vonlarning tabiatini anglab yetishi, 
ularning xarakterini o‘z tanasida, 
ruhiyatida aks ettirish va his qilish 
uchun, jonivorlar xatti-harakatlari-
ni kuzatish hamda takrorlash orqali 
taqlid qilishlari lozim bo‘ldi. Buning 
uchun o‘sha vahshiy hayvon terisini 
yopinib olib o‘zida shu hayvon vah-
shiyligini his qilish maqsadida yerni 
qattiq tepib, yugurib, dumalab, sak-
rab, har xil aylanishlarni bajarishga 
harakat qilishlari zarur edi Hayvon-
lar tabiatini bunday o‘rganishlar 
esa ibtidoiy odamlarga samarali ov 
qilishida katta yordam bergan. Ilk 
raqs elementlar shunday sharoitda 
zaruratlar tufayli paydo bo‘ldi. Shu 
tariqa butun bir dunyoda ilk bora 
totemistik qarashlarga yo‘g‘irilgan 
raqslar elementlari paydo bo‘lgan. 
Keyinchalik odamlarning hayvon-
lar totemiga sig‘inishi natijasida 
totemizm dini paydo bo‘ladi. Tote-
mistik qarashlar bilan bog‘liq(turli 
xil jonli va jonsiz mavjudotlarga si-
g‘inish, o‘zini shu mavjudotning bir 
bo‘lagi, avlodi deb bilish), Xorazm 
xalq raqslarida qadimgi davrlardan 



88

shakllanib, milliy qiyofasini saqla-
gan holda takomillashgani bois 
dastlabki davrlarda paydo bo‘lgan 
raqslar “Ayiq”, “Quyon”, “Kaptar”, 
“Sulgun”, “Qum pishigi”, “Baliq” va 
h.k.  Keyingi davrlarda “Echki o‘yin”, 
“Pishik o‘yin”, “Tustovuq”, “Chag‘a-
loq”, “Qumpishik” kabi hayvon va 
qushlar hayotidan olingan – taqlidiy 
raqslar, “Sipsa o‘yin”, “Kampir”, “Ko‘k-
nori”, “Cho‘girma” kabi mehnat va 
turmush tarzini yorituvchi – tasviriy, 
“Kosa o‘yin”, “Tayoq o‘yin”, “Pichoq 
o‘yin”, “Tog‘ora o‘yin”, “Mog‘oldoq 
o‘yin”, “Zimlak”, “Mash’ala” kabi mai-
shiy buyumlar yordamida ijro qilina-
digan raqs asarlarini yaratish bilan 
bog‘liq – majoziy  va mazmunli raqs 
uslublari qadimdan shakllanib, rivoj-
langani ilmiy isbotlanib kelinmoq-
da. Albatta bu raqslarning aksariya-
ti bizgacha yetib kelmagan. Ammo 
bunday taqlidiy raqslarni ijro qilish 
jarayonida eng avvalo, obrazni to‘liq 
namoyon qilish, aktyorlik mahorati  
asosiy o‘rinda turadi. Insoniyatning 
ilk davri ibtidoiy jamoa tuzumida 
paydo bo‘lgan raqslar, diniy e’tiqod-
lar zamirida yashab kelayotgan urf-
odat va marosimlar keyingi davr-
larda Eramizdan avvalgi birinchi 
ming yillikda payg‘ambar Zardusht 
tomonidan yozilgan “Avesto” kitobi 
zardushtiylik g‘oyasi bilan qo‘shilib, 
birgalikda ado etish jarayonida yax-
lit san’at sifatida shakllanganligini 
kuzatishimiz mumkin. “Avesto” bi-
lan bog‘liq bo‘lgan urf-odatlar, ma-
rosimlardagi alqovlar xalq raqslari 
ko‘rinishida  obrazlar xususiyatini 
saqlagan holda, avloddan-avlodga 
o‘tib, ba’zilari hozirgacha eng ko‘p 
tarqalgan xalq qo‘shiqlari, xilma-xil 
mazmunli raqslarda, folklor o‘yinlari, 

irim e’tiqotlardan qolgan sarqitlar, 
bugungi kun hayotimizda qo‘llani-
layotganligi bois o‘rganishlar va il-
miy tadqiqotlar orqali tadqiq qilin-
gan holda o‘z isbotini topmoqda. 
“Avesto”da ifodalangan harakatlar-
ning raqs elementlari bilan mush-
tarak ekanligi Xorazm xalq raqslari-
ning nihoyatda qadimiy ekanligidan 
dalolat beradi. Zardushtiylar zamo-
nida ayollar tomonidan davra bo‘lib, 
urma cholg‘ular ijrosida marosimlar 
o‘tkazilganligi ta’kidlanadi. Otashpa-
rastlik marosimlari teatrlashtirilgan 
uslubda, musiqani raqs bilan ha-
mohang qilgan holda olib borilgan. 
Marosimlar ommaviy bo‘lib, ashula, 
raqs va pantomimik o‘yinlar diniy 
teatrning muhim tarkibiy qismi hi-
soblangan. Maxsus ijrochilar yaxshi-
lik bilan yomonli xudolari o‘rtasidagi 
kurashni va boshqa turli mifologik 
ilohiy manzaralarni ifodalab, o‘yinga 
tushganlar. Albatta bu tamoshalar 
ko‘p xudolikka asoslangan har xil 
bayram marosimlari muntazam o‘t-
kazilgan. Bu tomoshalarda barcha 
diniy tantanalarning mazmunli tar-
kibiy qismi o‘yin va raqslar bo‘lgan. 
Natijada yangi tomoshalar ravnaq 
topadi. Ibtidoiy davr marosimlari 
ommaviy ishtirok etilgan bo‘lsa, endi 
bu marosim o‘yinlari maxsus ijrochi-
lar tomonidan o‘ynaladigan bo‘lgan. 
Xorazmda o‘tkazilgan arxeologik qa-
zishmalar natijasida ko‘pgina qasr 
va saroy devorlari cholg‘u asbobla-
ri hamda raqqosalar rasmlari bilan 
bezatilganligi ma’lum bulgan, davra 
bo‘ylab raqsga tushayotgan raqqos 
va raqqosalar surati, biron bir ma-
rosimga bag‘ishlab qo‘lida doira bi-
lan o‘ynayotgan kishilar tasviri, raq-
qosaning raqs kiyimida ma’lum bir 



89 №04 2024

harakat bilan ifodalovchi raqs maz-
muni Xorazm xalq raqs san’atining 
qadim zamondayoq paydo bo‘lga-
nidan darak beradi. Diniy marosim 
bayramlarida ijro etilib, zamonlar 
osha insonlarga taskin beruvchi 
alqovlar(gohlar)ning ham bizgacha 
ma’lum bir elementlari yetib kel-
gan. “Jaxxu-jaxxu”, “Jakuva-jakuva”, 
“jaku-jaku”, “ooxx- oohh” alqovlari 
“oxay-ohay”, “ovva-ovva”- “ovvaxay-
ova”, “Kisht-kisht”- “Kishtak-kishtak” 
kabi raqsga undovchi tovushlarni 
harakatlar bilan bog‘lab o‘z qo‘shiq 
va laparlarida foydalanganlar. Bu 
tovushlar xalfalar ijodidagi qo‘shiq-
larda o‘z ifodasini topgan. Oldinlari 
hamma uchun umumiy bo‘lgan zar-
dushtiylik marosimlari islom diniy 
e’tiqodlari ostida zavolga yuz tutdi. 
Ilgari umumiy  bo‘lgan diniy e’tiqod 
marosimlarini erkaklar va ayollar en-
dilikda alohida-alohida o‘tkazganlar. 
Narshaxiyning yozishicha, ko‘pgina 
otashparastlar og‘izda islomni e’ti-
rof etgan bo‘lsa-da, qalban o‘z diniy 
e’tiqodlariga amal qilganlar. Biroq 
islom ta’siri ostida otashparastlar-
ning marosim o‘yinlari mazmunan 
o‘zgarib, eski ko‘rinishini yo‘qota 
borgan. Ba’zilari islomlashtirilib o‘z 
mohiyatini qisman saqlab qolgan 
holda ijro etila boshlangan. Shun-
day qilib, otashparastlik bilan islom 
an’analari birlasha bordi. Bu borada 
qalandarlar, folbinlar va parixonlar 
alohida rol o‘ynagan. Ilk davrlarda 
qalandar va folbinlarning o‘yinlari 
otashparastlikka asoslangan. Keyin-
chalik islom aqidalari tobora keng 
yoyilib, chuqurlasha borgan sari bu 
o‘yinlarda otashparastlik faqat shakl 
sifatida saqlangan, xolos . S.P.Tolstov 
“Дений Хорезм” kitobida o‘rta asr-

larga kelib, erkaklar mehmonxona, 
choyxonalarda yig‘ilib, holdan toy-
guncha olovga qarab raqs tushgan-
larini yozadi. X.Vamberi XІX asrda 
erkaklar davra aylanib, og‘ziga issiq 
temirni qistirib, qo‘lida olov bilan 
raqs tushgani haqida ma’lumot be-
radi. V.I.Basilov “Культ святых в ис-
ламе” kitobida “Folbinlik uyini ildizi 
O‘rta Osiyo, jumladan, Xorazmning 
musulmonchilikkacha bo‘lgan davr 
diniy e’tiqodi marosim qoldig‘i sifa-
tida saqlanib kelgan” , deydi. Tarix-
chi va dramaturg Ayyomiy (Yunus 
Yusupov) domla 1920- yillargacha 
Xorazmda “Kokilli qalandarlar” deb 
ataluvchi kichik guruxlar bo‘lganini 
va bu qalandarlar o‘z marosimlarida 
o‘rtaga olov yoqib, qo‘liga o‘t solin-
gan idish ushlagan holda jazavaga 
tushib, raqs qilgani to‘g‘risida so‘zla-
gan edi. 

Xorazm xalq raqslarining tarixi, 
uning “Avesto” bilan bog‘liq jihatla-
rini milliy qadriyatlar va an’analarni 
jamlovchi xususiyatlari, raqslarning 
mifologik ildizlari bir-biriga yaqin va 
farqli tomonlari, ular bilan bog‘liq af-
sonalar, rivoyatlar, asrlar mobaynida 
tildan-tilga o‘tib keladigan aytimlar 
raqsning jozibadorligini oshirishi va 
qadimiyligini namoyon etishini ku-
zatishimiz mumkin. 

Muhtaram Prezidentimizning 
“Ilmga asoslanmagan sohaning 
kelajagi bo‘lmaydi”, degan fikrlari 
naqadar to‘g‘ri ekanligini davrning 
o‘zi isbotlamoqda. O‘zbek san’ati va 
madaniyati taraqqiyotiga ulkan his-
sa qo‘shayotgan milliy raqs san’a-
tining yetuk namoyandasi, atoq-
li san’atshunos-etnograf, tajribali 
baletmeyster - pedagog, jonkuyar 
targ‘ibotchi, O‘zbekiston davlat xo-



90

reografiya akademiyasi Urganch fi-
liali professori, O‘zbekiston xalq ar-
tisti Gavhar Matyokubova Xorazm 
raqs maktabining qadim ildizlarini 
aniqlash uchun tinimsiz izlanishlar 
olib bordi, mashaqqatli mehnatlari 
evaziga “Avesto” davrida ijro qilin-
gan, raqslarni qayta tiklab, unutilib 
borayotgan qadim raqslarni boyitib 
ularni sahnada jonlantirdi. U Xorazm 
xalq raqslari tarixiga oid fundamen-
tal tadqiqotlar yaratildi. Quyida shu 
raqslarning ro‘yxatini keltiramiz:

1. Tarixiy raqslar: “Lazgi afsonasi” 
(9 lazgi), “Anaxita” (Go‘zallik ma’bu-
dasi, Avesto davri), “Qayroq so‘zla-
ganda” (Tosh davri), “Lagan o‘yini”, 
“Toshlar tilga kirganda”, “Zikr” raqsi. 

2. Urf-odatlar raqslar: “Lachak 
o‘yini”, “Kelin salom”, “Sumalak say-
li”, “Xorazm qovun bayrami”, “Jaxu-
va” “Olti xalfa”, “Beshik to‘yi”, “Sholi 
bayrami”.

3. Hayot muammolaridan kelib 
chiqqan raqslar: “O‘g‘lon bola”, “Orol 
faryodi”, “Kundoshlar”, “Anash cho‘-
loq” raqsi. 

4. Maishiy mehnat raqslari: 
“Cho‘girma” raqsi, “Xotinboz” raqsi, 
“Nizongul” raqsi, “Sartarosh’ raqsi, 
“Etikdo‘z raqsi. 

Xorazm raqs san’atining dur-
donalarini kelgusi avlodga bezavol 
yetkazish, shuningdek globallashuv 
jarayonida barcha san’at turlari kabi 
raqs madaniyatning zamonaviy ri-
vojlanishi uchun asos bo‘la oladigan, 
umuminsoniy qadriyatlarni yosh av-
lodning ongu shuuriga singdirish va 
ijodkorlik hislatlarini shakllantirish 
hamda   raqs san’atidagi muam-
molarga aniq ilmiy xulosalarni taq-
dim qilish muhim ahamiyat kasb 
etmoqda.

Xalqimizning asrlar davomida 
shakllangan yuksak ma’naviy qad-
riyatlari va ma’naviy merosini asrab-
avaylash hamda jahon madaniya-
ti bilan uyg‘un holda rivojlantirish, 
milliy madaniyatni keng targ‘ib 
etish, uning xalqaro madaniy ma-
konda tutgan o‘rni va mavqeyini 
yanada mustahkamlash yo‘lida qi-
linayotgan say harakatlar o‘z sama-
rasini ko‘rsatmoqda. Bugun kunda 
yurtimizning ko‘plab hududlarida 
xalqaro festivallar tashkil etilib yu-
qori saviyada o‘tkazilishi nafaqat 
yoshlarimizning, hatto butun dunyo 
e’tiborini jalb qilmoqda. Jumladan 
Xorazm vohada o‘tkazilgan II-xalqa-
ro “Lazgi” festivalining o‘zida dun-
yoning ko‘plab mamlakatlaridan 
ikki yuz o‘ttizdan ortiq raqs san’a-
ti iste’dodlarining ishtirok qilishi, 
raqs san’ati orqali xalqlar o‘rtasidagi 
do‘stlik, birodarlik rishtalarini mus-
tahkamlash, xalqaro miqyosida ijo-
diy hamkorlik ko‘lamini va madaniy 
aloqalarni yanada kengaytirishda 
muhim o‘rin egallamoqda.

Xulosa o‘rnida ta’kidlash joizki,  
Xorazm xalq raqs san’atining janr 
xususiyatlarida, harakatlar tizimida 
sof ijrochilikning qadimiyat izlari 
milliy qadriyatlar yuqori ko‘rinishlari 
yaqqol ko‘zga tashlanadi, shu bois-
dan uning asriy an’analarini saqlash 
va rivojlantirish, unutilib borayotgan 
urf – odatlarni kelajak avlodga beza-
vol yetkazish hamda raqs san’atida 
ilmiy tadqiqotlar olib borish muhim 
ahamiyat kasb etadi. Zero o‘sib ke-
layotgan yosh avlodning madaniy 
merosga, xalq tarixi va ijodiyotiga 
bo‘lgan qiziqishini kuchaytirish bu-
gungi kundagi globallashuv davrida 
asosiy omil hisoblanishi lozim. Kela-



91 №04 2024

jak avlodga ma’naviy - ma’rifiy tarbi-
yaning poydevori mehr - muhabbat, 
go‘zallikdan, mardlik va jasoratdan 
zavqlanish, yaxshilikdan quvonish, 
yomonlikdan nafratlanish, ezgulik-
dan mamnun bo‘lish, haqiqatga in-
tilish kabi tuyg‘ular asosida bo‘lmo-
g‘i zarur. Zero yurtboshimiz SH. M. 
Mirziyoyev ta’kidlaganlaridek, “Biz-

ning havas qilsa arziydigan buyuk 
tariximiz bor, havas qilsa arziydigan 
ulug‘ ajdodlarimiz bor. Xavas qil-
sa arziydigon beqiyos boyliklarimiz 
bor. Va men ishonaman, nasib etsa, 
havas qilsa arziydigon buyuk kelaja-
gimiz, buyuk adabiyotimiz va san’a-
timiz ham albatta bo‘ladi”. 

FOYDALANILGAN ADABIYOTLAR:

1.	 Prezident SH.Mirziyoyevning Respublika Ma’naviyat va ma’rifat ke-
ngashining kengaytirilgan majlisidagi nutqi. Ma’naviyat hayotimizda yangi 
kuch, yangi harakatga aylanishi kerak. O‘zA, 2023 yil, 23 dekabr. 

2.	 Mirziyoev Sh. Yangi O‘zbekiston strategiyasi. T.: “O‘zbekiston” nashri-
yoti., 2021. 

3.	  L.Avdeeva. O‘zbek milliy raqsi tarixidan. M.Turg‘unboeva nomidagi 
“O‘zbekraqs” milliy raqs birlashmasi.T.: 2001.

4.	 T.Qilichev. Xorazm xalq teatri. G‘ofur G‘ulom nomidagi adabiyot va 
san’at nashriyoti. T.: 1988.

5.	  Buyuk xorazmshoxlar davlati. I. Jabbarov. Toshkent. 1999.
6.	  “Markaziy osiyo xalqlarining madaniy hamkorlik istiqbollari”. I Xalqa-

ro ilmiy-amaliy konferensiyasi materiallaridan. Toshkent 2020. 
7.	  H. Boboev, S. Hasanov “Avesto ma’naviyatimiz sarchashmasi” Tosh-

kent - Adolat 2001. 

98

FOYDALANILGAN ADABIYOTLAR

1. Azizov O. Tilshunoslikka kirish. ‒ Toshkent: Fan, 1996.
2. Begmatov E. Hozirgi o‘zbek adabiy tilining leksik qatlamlari. – Toshkent: 

Fan, 1985.
3.  Nurmonov A. Tanlangan asarlar. 1-jild. –T.: Akademnashr, 2012.
4. Saidxonov M.  Aloqa-aralashuv va imo-ishoralar. –T.: Fan, 2008.
5. Safarov SH. Pragmalingvistika. - Toshkent: O‘zbekiston Milliy ensiklope-

diyasi, 2008.
6. Серл Дж.Р. Классификация иллокутивных актов // Новое в 

зарубежной лингвистике. Вып. 17: Теория речевых актов. – М., 1986. 
7. Остин Дж.Л. Слово как действие // Новое в зарубежной лингвистике. 

Вып. 17: Теория речевых актов. – М., 1986. 
8. Hakimov M. O‘zbek tilida matnning pragmatik talqini: Filol. fan. dokt. ... 

diss. – Toshkent, 2011.  
9.  Qurbonova M. Bolalarga xos nutqiy akt turlarining pragmalingivistik 

tahlili // Xorijiy filologiya. – Samarqand, 2016. 4-son. 
10.  Erkin A’zam. Pakananing oshiq ko‘ngli. Kinoqissa. – T., 2001. 
11.  Erkin A’zam. Anoyining jaydari olmasi. Kinoqissa. – T., 2001. 

96



92

Annotatsiya. Ushbu maqolada 
arxaik davr madaniylashuvida sin-
kretizmning amal qilinishi, qadimgi 
marosim va e’tiqodiy qarashlarning 
yaxlitligi, ibtidoiy san’at turlarining 
bir-biriga uyg‘unligi hamda unda 
ibtidoiy odamlardagi xatti-harakat-
larning sinkretik tarzda namoyon 
bo‘lishi asoslab berilgan. 

Kalit so‘zlar: sinkretiklik, arxaik 
madaniyat, san’at, raqs. 

Аннотация. В статье обосно-
вывается практика синкретизма 
в культуре архаического периода, 
целостность древних обрядов и 
верований, гармоничность пер-
вобытных форм искусства и син-
кретическое проявление в нем 
поведения первобытных людей.

Ключевые слова: синкре-
тизм, архаическая культура, ис-
кусство, танец.

Annotation. This article sub-
stantiates the practice of syncretism 
in the culture of the archaic period, 
the integrity of ancient rituals and 
beliefs, the harmony of primitive art 
forms, and the syncretic manifesta-
tion of primitive people's behavior 
in it.

Key words: syncretism, archaic 
culture, art, dance.

ARXAIK 
MADANIYATDA 
SINKRETIZM VA 
UNDA ARXAIK 
SAN’ATNING 
NAMOYON 
BO‘LISHI
Izzat YULDASHEV,    

O‘zDSMI o‘qituvchisi, 
mustaqil izlanuvchi (PhD)

Ibtidoiy madaniyatda dastlabki 
chorvachilik, dehqochilik hamda ov-
chilik mifologik va arxaik-kosmologik 
qarashlarning odamlarning qarsak 
chalishi, badaniga qo‘llarini urishi va 
ovozda kuy-ohanglar bilan ritmga mos 
xarakatlar qilishi asosida namoyon bo‘-
ladi. Poleteistik, totemistik va animistik 



93 №04 2024

qarashlar sinkretikligi ibtidoiy raqs 
xatti-harakatlarini magik kuch sifa-
tida qo‘llash darajasida xayolot qi-
lishning, tasavvur etishning muhim 
omili edi. Faylasuf, madaniyatshu-
nos V.Karpushin, “Madaniyatning 
sinkretik xarakteri shuni anglatadiki, 
din animizn, totemizm yoki magik 
g‘oyalar ko‘rinishida eng qadimgi 
jamiyatning ibtidoiy san’ati va ax-
loqi bilan birlashtirilgan hamda bu 
ijtimoiy ongning barcha shakllari 
hali ham moddiy ishlab chiqarish 
– ovchilik va dehqonchilik jarayoni-
dan ajralmaganligidir [3.9]” – deb 
ta’kidlagan edi. Lekin ibtiodiy ja-
moalarning madaniy ustkurmalari 
madaniylashuv orqali dastlabki et-
nomadaniy qoliplar yuzaga kelishi-
da muhim rol o‘ynagan. A.Doxayeva 
“…etnik madaniyat – bu etnos tomo-
nidan ilgari ishlab chiqilgan qad-
riyatlarni, shuningdek, etnosning 
zamonaviy tajribaga moslashgan 
madaniy tajribasini rivojlantirish 
singari yangi qadriyatlarni o‘z ichi-
ga olgan madaniy sinkretizmdir” – 
deya qayd etgan [4.33].

Arxaik davr san’atida sinkre-
tiklikni tasavvurga keltirishdan ol-
din o‘sha davrning hayotiy voqe-
ligi sinkretik tarzda kechganini 
ta’kidlash lozim. Bu borada Professor 
A.Erkayev: “Odamlar yovvoyilikdan 
ongli turmush kechirishga o‘tishi, 
podaning urug‘-jamoaga aylanib, 
jamiyat paydo bo‘lishi jarayonida o‘z 
munosabatlarini asta-sekin tartib-
ga sola boshlaganlar. Dastlab ona-
lar va bolalar, otalar va qizlar, akalar 
va singillar o‘rtasidagi jinsiy aloqalar 
taqiqlangan, so‘ng boshqa taqiqlar 
va majburiyatlar paydo bo‘lib, yaxlit 
sinkretik ong doirasidagi axloqiy, di-

niy qarashlarda va urf-odatlarda ti-
zimlashgan. Tabiatga munosabatlar 
ham tizimlashib borgan. Natijada ilk 
xulq-atvor me’yorlari, marosimlar, 
ilk diniy tasavvurlar vujudga kelgan. 
Ular avloddan-avlodga o‘tib, boyib, 
takomillashib, murakkablashib bor-
gan” [5.46]. Eng qadimgi odamlar 
madaniyatida sinkretlashuv tizim-
lilik, tartiblilik va struktivlik asosida 
kechgan bo‘lsa, arxaik estetik-ba-
diiy qarashlarda esa olam va tabiat 
haqidagi qarash va tasavvurlarning 
arxaik san’atdan ajralmasligi amal 
qilingan edi. Arxaik san’atning sink-
retlashuvi insonlarning e’tiqodiy qa-
rashlari va mifologik tafakkuri orqali 
kechgan, ammo differensial tarzda 
sinkretlashuv jarayoni ilgarilab bor-
gani sababli ibtidoiy raqs odamlar-
ning muloqot madaniyatidagi kom-
munikativligini ta’minlagan edi.          

V.Karpushin, “Madaniyatning 
sinkretik xarakteri shuni anglatadiki, 
din animizn, totemizm yoki magik 
g‘oyalar ko‘rinishida eng qadimgi 
jamiyatning ibtidoiy san’ati va ax-
loqi bilan birlashtirilgan hamda bu 
ijtimoiy ongning barcha shakllari 
hali ham moddiy ishlab chiqarish 
– ovchilik va dehqonchilik jarayo-
nidan ajralmaganligidir” – deb ta’-
kidlagan edi [3.9.]. Tadqiqotchilar 
E.Ahmedova va R.Gabidulinlar esa 
sinkretizm haqida quyidagicha ta’-
kidlab o‘tishgan: “Sinkretizm ibtido-
iy madaniyatning ajralmasligi, yax-
litligidir. Sinkretizm – bu madaniy 
fenomenlar o‘rtasidagi farq paydo 
bo‘lgunga qadar yaxlitlikdir. Axloq, 
san’at, din, huquq kabi fenomenlar 
ibtidoiy madaniyatda hali mavjud 
emas edi” [1.66].

San’atshunos S.Boltazoda “Sust 



94

xotin”, “Yomg‘ir chaqirish” marosim-
larida baxshilar tomonidan qurbon-
lik hayvonlarining qonini o‘zlarining 
doyra cholg‘ulariga surtish, bo‘yash 
irim-odatlari bo‘lganini qayd etib, 
bunda “Qon semantikasi ibtidoiy 
tasavvurda koinot, tabiat harakatla-
rining usul yoki vaqt oqimi timsoli-
dir” – degan edi [2.19]. Ibtidoiy davr-
dagi urush, raqs, ov, turli tovush va 
ritm berish kabi harakat va belgilar 
shunchaki bir-biriga qorishiq hodisa 
emas, balki ular arxaik jamoaning 
muttasil tizimga, tartibga keltirib 
turadigan ichki o‘ziga xosligi edi.             

Ibtidoiy raqslar marosim va ov 
jarayonlarida mifologik ongning 
muttasil ta’siri orqali yangidan yangi 
raqsbop va o‘yinqaroq imo-ishora va 
belgilar yuzaga kelgan edi. Arxaik 
o‘yinlar, plastik harakatlar va raqslar 
o‘z navbatida marosimiy holatlar va 
mifologik qarashlar bilan sinkretla-
shib kelgan edi.  

Ibtidoiy madaniyatning muhim 
xususiyati shuki, odamlarning mulo-
qotida ritual va marosimiy raqsning 
kommunikativ tarzda bog‘lab beri-
shi edi. Arxaik darvrda narsa-hodisa 
va tabiat haqidagi qarashlar muvo-
fiqlashivining tushuntirilishi san’at, 
ayniqsa, raqs asosida ifodalanilgan. 
Ibtidoiy marosimlarda ohang, urma 
cholg‘ular, qars berish va boshqa ov 
jarayonini eslatadigan xatti-harakat-
lar uyg‘unligi dominant edi.  Etno-
madaniyat va etnosan’at sinkretik 
tarzda shakllangan, qaror topgan. 
Arxaizmdagi raqslar, musiqiy chol-
g‘u va ohanglar, turli rang va tasvi-
riy ifodalar yaxlit tarzda kosmologik 
jismlarni, e’tiqodiy qarashlarni ifo-
dalaydi. Arxaik davr odamlarining 
qo‘rquvni, kompensatorlik va tabu-

ni singdirishi mehnat va o‘yinni ij-
timoiylashuvga yo‘naltiradi. Garchi, 
o‘yin bilan mehnat bir-biridan an-
cha-muncha differensiallashib bo-
rayotgan, turlarga bo‘linib ketayot-
gan bo‘lsa ham, lekin ular bir butun, 
umumiy (sinkretik) voqelik sifatida 
bir-birini ifodalab kelgan. Ibtidoiy 
o‘yin va mehnat amaliyotlarining 
sinkretlashuvi – bu, boshqa tomon-
dan, san’at va marosim amaliyoti-
ning turlarga bo‘linib, bir-biridan 
ajralib borishida muhim omillardan 
edi. Bunday differensiallashuv ke-
yinchalik etnomadaniyatning qaror 
topishiga imkoniyat bergan, zamin 
tayyorlagan. Ibtidoiy davrdagi urush, 
raqs, ov, turli tovush va ritm berish 
kabi harakat va belgilar shuncha-
ki bir-biriga qorishiq hodisa emas, 
balki ular arxaik jamoaning muttasil 
tizimga, tartibga keltirib turadigan 
ichki o‘ziga xosligi edi. 

Simvol, noverbal va verbal tilning 
ibtidoiy sinkretizmda polefunksio-
nalligi nafaqat muayyan madaniy 
qolipdagi yaxlitlikning muhim hal-
qalaridan biri, 

balki uning differensiallashuv 
hamda parchalanish hodisalarini 
tushunish, bilish uchun ham ong 
sintezining zaruriy manbayi edi. Ib-
tidoiy odamlar e’tiqodiy va mifologik 
qarashlarni timsollar bilan tartibli 
tarzda ifodalash uchun tabuga ham 
asoslanishgan edi. Ibtidoiy odamlar-
dagi qo‘rquv, yovuzlik va xaotik qa-
rashlar keyinchalik sivilizatsiyalashuv 
bo‘lishida to‘xtamga kelingan tugal-
lanish edi. Bunday tugallanish ibti-
doiy odamlarning fatalistik qarashla-
ri bilan uyg‘unlashib ketgan edi.    

Qo‘rquv ibtidoiy sinkretizm 
parchalanishining ilk bosqichla-



95 №04 2024

rida o‘lim, tiriklik va tabu kabi qa-
rashlarni bir-biridan qat’iy tarzda 
ayirmagan. Arxaik inson ongidagi 
“qo‘rquv-o‘lim-tiriklik”ning bir-biri-
dan ajratilishi tabuga zid deb kelin-
gan. Arxaik san’atning element va 
turlarini o‘z amaliyotida mujassam 
eta olgan ibtidoiy odam qo‘rquvni 
yengishda o‘lim bilan tiriklikni o‘zi 
bilan yonma-yon, yaqin turadigan 
holat deb qabul qilib kelgan. Bun-
day harakatlar ko‘pincha shomon, 
qam va baxshilarning sinkretik to-
moshalarida, harakatlarida aks etib 
kelgan. Shomonning tiriklik (mifo-
logik qarashlarga ko‘ra uyg‘ongan) 
vaqtida tabudan chetga chiqish 
xatti-harakatlari qo‘rquv bo‘lib kel-
gan. Lekin inson o‘lim bilan tiriklikni 
dualistik qarashlar asosida bir-biri-
ga birlashtirgani sababli ham, tabu-
ni sinkretik ongga singdirgan edi. 
Inson mana shu tabuga oq va qora 
kabi ranglar bilan belgi berishni 
boshlagan edi. Arxaik madaniyatda 
qo‘rquvning tiriklik bilan o‘lim tu-
shunchasiga sinkretlashgani tufay-
li, “yer dunyosi”ning “yuqori samo 
dunyosi” hamda “yer osti dunyosi” 
tushunchalariga sinkretlashuvi ham 
amal qilingan.  

Etnomadaniyat va etnosan’at 
sinkretik tarzda shakllangan, qaror 
topgan. Arxaizmdagi raqslar, musi-
qiy cholg‘u va ohanglar, turli rang va 
tasviriy ifodalar yaxlit tarzda kosmo-
logik jismlarni, e’tiqodiy qarashlarni 
ifodalaydi. Arxaik davr odamlarining 
qo‘rquvni, kompensatorlik va tabu-
ni singdirishi mehnat va o‘yinni ijti-
moiylashuvga yo‘naltiradi. Musiqiy 
tovush pog‘onalari, raqs harakatlari, 
miflardagi ranglar va samoviy jism 
pog‘onalari bir-birini semantik tarz-

da ifodalaydi. Shu sababli ham, arxa-
ik odamlar kommunikativ, konstruk-
tiv, regulativ, loyihaviy, informatsion 
va himoyaviy-moslashuvchan tarzda 
madaniylashuvni, insoniylashuvni 
boshidan kechirishgan. Etnos qadri-
yatlari va artefaktlaridagi arxaik-sink-
retik belgilar etnomadaniyat hamda 
etnosan’atning an’anaviyligi, ijodkor-
ligi, jamoaviyligi, og‘zakiligi hamda 
tarixiyligi asosida saqlanib kelingani-
ni, rivojlanganini ifodalaydi.        

Muxtasar qilib aytganda, arxa-
ik davrda badiiy madaniyatning ri-
vojlanishida, jamoaviy-differensial 
tarzdagi madaniylashuvida ibtidoiy 
san’atning quyidagi ijtimoiy-mada-
niy funksiyalari (o‘sha davrga xos) 
muhim rol o‘ynagan:

1.	 J a m o a v i y - ko m m u n i k a t i v 
funksiya – ibtidoiy jamoada ijtimoiy-
madaniy tarzdagi bog‘lanishlar na-
moyon bo‘lishining, tartiblilikning 
muhim omili;

2.	 Jamoaviy imperativlik – ibti-
doiy jamoavning biror qolipda tabu 
va strukturaga keltiradi;

3.	 Jamoaviy-informatsion funk-
siya – ibtiodiy jamoadagi odamlar 
orasida axborot almashinuvi bo‘lib 
keladi;

4.	 Jamoaviy-regulativ funksiya 
– ibtidoiy jamoa boshqarilishini ta’-
minlaydi;

5.	 Jamoaviy-gneseologik funk-
siya – ibtidoiy jamoa odamlarining 
tabiat va hodisalar haqida bilimga 
ega bo‘lishi yuzaga keladi. 

Etnomadaniyat va 
etnosan’atning genezisi va rivojlani-
shida semantik, verbal va noverbal 
belgi va ifodalar asosida sinkretiklik 
namoyon bo‘ladi. ibtidoiy raqs tabi-
atdan olingan va shu asosda amal 



96

qilinadigan taqlidlar kompleksi edi. 
Raqsning taqlidiy tarzda namoyon 
bo‘lishi belgi va ishoralarning Arxa-
ik inson taqlidi – hodisa va holatlar 
ramzlari va timsollarining sinxron va 
garmonik tarzda ifodalanilishi edi. 

Ibtidoiy odam o‘zi uchun ramz, tim-
sol va belgi-ifodalarning tartib-tizi-
misiz, mezonlarisiz tashqi dunyoni 
madaniy-sinkretik tarzda o‘zlashti-
rib o‘zgartira olmas edi.     

FOYDALANILGAN ADABIYOTLAR RO‘YXATI:

1. Ахмедова Э., Габидулин Р. Культурология. Мировая культура. Учеб-
ник. – Ташкент: Академия художеств Узбекистана. – 2001. – С. 66. 

2. Болтазода С.С. Марказий Осиё маданиятида урма чолғулар (ўзбек 
ва тожик мусиқа анъаналари мисолида): Сан. фан. ном. дисс. – Тошкент: 
ЎзБА СИТИ, 2008.  – 19 б.  

3. Тенасе А. Культура и религия. Пер. с румын. Монография. – Моск-
ва: Политиздат, 1975. – С. 9.  

4. Дохаева А. Б. Религия в системе этнической культуры чеченцев. 
Дисс. … канд. филос. наук. – Грозный: АГУ, 2014. – С. 33.

5. Эркаев А. Маънавиятшунослик. 1-китоб. Монография. – Тошкент: 
Маънавият, 2018. – 46 b.

98

FOYDALANILGAN ADABIYOTLAR

1. Azizov O. Tilshunoslikka kirish. ‒ Toshkent: Fan, 1996.
2. Begmatov E. Hozirgi o‘zbek adabiy tilining leksik qatlamlari. – Toshkent: 

Fan, 1985.
3.  Nurmonov A. Tanlangan asarlar. 1-jild. –T.: Akademnashr, 2012.
4. Saidxonov M.  Aloqa-aralashuv va imo-ishoralar. –T.: Fan, 2008.
5. Safarov SH. Pragmalingvistika. - Toshkent: O‘zbekiston Milliy ensiklope-

diyasi, 2008.
6. Серл Дж.Р. Классификация иллокутивных актов // Новое в 

зарубежной лингвистике. Вып. 17: Теория речевых актов. – М., 1986. 
7. Остин Дж.Л. Слово как действие // Новое в зарубежной лингвистике. 

Вып. 17: Теория речевых актов. – М., 1986. 
8. Hakimov M. O‘zbek tilida matnning pragmatik talqini: Filol. fan. dokt. ... 

diss. – Toshkent, 2011.  
9.  Qurbonova M. Bolalarga xos nutqiy akt turlarining pragmalingivistik 

tahlili // Xorijiy filologiya. – Samarqand, 2016. 4-son. 
10.  Erkin A’zam. Pakananing oshiq ko‘ngli. Kinoqissa. – T., 2001. 
11.  Erkin A’zam. Anoyining jaydari olmasi. Kinoqissa. – T., 2001. 

96


	
	Страница 1
	Страница 2


